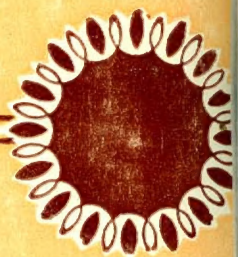


أوراجندي



# قضايا العصر ومشكلات الفكر

تحت ضوء الإسلام

أُنور الْجَنْدِي

قِضَايَا الْعَصْرِ  
وَمَشِّكَلَاتُ الْفِكْرِ  
حَتَّىٰ ضَوءُ الْإِسْلَامِ

ما يزال الفكر الاسلامي يقاوم دون أن يستسلم وهو آخر المصنون  
الصادمة في وجه الفزو إذا ضعفت حصون المجتمعات . وإن قيم الفكر  
الاسلامي ما تزال حية تناضل وتقاوم ولن تستسلم .

مَوْلَانَةُ الرِّسَالَةِ

**قضایا العُصُب**  
**ومشکلات الفکر**  
محضه البندم

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى

١٤٠١ - ١٩٨١ م

مؤسسة الرساق - بيروت - شارع سوريا - بناية صمدي وصالحة  
مألف: ٢٩٥٥٠١ - ٢٤١٦٩٢ ص.ب: ٧٤٦٠ برقياً : بيهران



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إن الفكر الإسلامي لا يزال أقوى الحصون القادرة على المقاومة في وجه حملات التغريب والغزو الثقافي ، وإن أكبر الأخطار التي تواجه العالم الإسلامي والبلاد العربية إنما تخبيء من الغزو الثقافي والتغريب وال الحرب النفسية وإن اخطر الأخطار التي تواجه الفكر والثقافة هو محاولة فرض مفاهيم وافدة على القيم ، كبديل للمفاهيم الأصلية المستمدة من جوهر شخصيتنا والصادرة عن عقائidنا ، والمنبعثة من مزاجنا النفسي وذاتيتنا ، هذه هي أخطر الحروب التي تحتاج إلى وضع كل المصطلحات والمفاهيم تحت ضوء الاسلام لكشف الزيف ولتصحيح الأخطاء ومن حق الشباب المسلم أن يتعرف على وجهة نظر الاسلام في ابرز مشكلات الفكر وقضايا العصر وهذا ما حاولناه هنا ونسأله التوفيق .

أوراجندري



أولاً :

## قضايا العصر

قضايا : التغريب ، والعلم ، والدين ، والتوحيد ، والحضارة المعاصرة ،  
والنفس الإنسانية ، والأخلاق والأدب ، والمجتمع ، والروحية الحديثة .





## مَدْخُلُ الْبَحْثِ

يواجه المجتمع الإسلامي اليوم قضايا متعددة ، ففرضتها عليه تحديات العصر والحضارة ، وخاصة في مجال الإنسان والمجتمع ، وتتصل هذه التحديات بالعوائق من حيث الإيمان والإلحاد ، وتتصل بالنفس الإنسانية من حيث التقوى والإباحة .

وتحت هذه القضايا إلى الفروق الواضحة بين الدين والعلم ، وبين العلم والفلسفة ، وبين علاقة الإنسان بالأخلاق والفنون والآداب .

وهناك قضايا الموت والبعث والجزاء والمسؤولية الفردية .

ولقد ألقى علينا الفلسفة المعاصرة وجهات نظر متعددة في هذه القضايا ، وحملت دعوات الغزو الثقافي والقوى الاستعمارية هذه الآراء والنظريات بهدف واضح .

ونحن إزاء هذه المحاولات على رأي واضح محدد . هو أن لكل معضلة من هذه المعضلات ، أو قضية من هذه القضايا ، حلولاً مختلفة ، ونظريات متعددة تختلف باختلاف الأمم والشعوب التي تستمد مفاهيمها من قيمها ، ومعتقداتها ، وترائها الحي . ونحن إزاء هذه المعضلات أمام نظريتين .

نظيرية غربية تمثل فكر الأمم التي واجهت هذه القضايا .

ونظيرية ليست عالمية ولا عالمية ، ولا يمكن تطبيقها على النفس الإنسانية

بعمادة ، ولا على المجتمعات المختلفة ، وتکاد تكون نظرية خاصة ، انبعثت من تحديات تلك المجتمعات ، وعقليات فلاسفتها .

وما من قضية من هذه القضايا (في الاجتماع والسياسة والأخلاق والاقتصاد والتربية) إلا ولنا نحن المسلمين فيها نظرية ومنهج ، نظرية أصيلة ، ومنهج شامل . يهدي إلى الحق فيها . هذا الحق المستمد من :

١ - أصول الإسلام الذي قدم للبشرية منذ خمسة عشر قرناً منهجاً متكاملاً للفكر والحياة والمجتمع والحضارة .

٢ - ومن منهج القرآن الذي أهدى للإنسانية حلول الفطرة البشرية والأصلة الربانية .

فنحن في كل مجال و موقف علينا أن نسأل عن نظريتنا ومنهجنا . إن النظرية الغربية الواقفة هي من صنع قوم آخرين ، أقاموها على مقياس مجتمعهم ، وابتدعوها في ظل تحدياتهم الواقعية والتاريخية جمِيعاً . هذه التحديات التي دفعتهم إلى الانفصال عن مناهج الأديان ، بل ومعارضتها .

لقد جاءت تبعية المسلمين والعرب للفكر الغربي في ظل تحديات واضحة ، ومن خلال الاستعمار والسيطرة التي فرضها النفوذ الأجنبي على التعليم والصحافة والثقافة . ومن خلال خلق أولياء لثقافته . هم عملاء له في نفس الوقت . ولم تكن هذه التبعية اتجاهها طبيعياً من المسلمين والعرب ، ولا لرغبة أصيلة . وإنما كان ذلك قسراً وغصباً .

ولقد كان الفكر الإسلامي دائمًا مفتاحاً لثمرات الفكر البشري ، ولكنه كان قادرًا حتى في أشد مراحل الضعف والتخلف على المدافعة عن ذاتيه ، والخلولة دون انصهاره في الفكر العالمي . ذلك لأن مقوماته الأصيلة ، وقيامه أساساً على « التوحيد » حال دائم دون هذا الانصهار . وهذا الإحتواء الذي فرضه الغزو الخارجي عليه . ومن خلال حلتين من أضخم حملات الغزو وهما :

الحروب الصليبية ، والاستعمار الغربي ، والصهيوني الحديث . الذي وصل في السنوات الأخيرة إلى أقصى مراحله باحتلال الصهيونية بيت المقدس ،

وفرض وجودها على الأمة العربية من خلال هاتين الحملتين . كان الفكر الإسلامي قادرًا على تصحيح مساره الفكري ، ورد عادية تزييف قيمه ومفاهيمه .

فعلى مفكري المسلمين والعرب اليوم أن يتبعوا إلى هذه المخاطر التي تجتاح فكرهم ومجتمعهم ، من الاستسلام للمذاهب والفلسفات المادية التي هي في حقيقتها سلاح من أسلحة الصهيونية العالمية لهدم الأمم وتدمير مقومات الشعوب . وأهم هذه الأخطر ، أخطار الفلسفة اليونانية الوثنية التي تحاول الصهيونية اليوم إعادة صياغتها في نظريات متعددة حول العقيدة والنفس والأخلاق تستهدف بها إذاعة الإلحاد والإباحية ، وتحاول من خلالها تدمير مقومات المسلمين والعرب ، وتحريب مجتمعاتهم .

ونحن اليوم قد جاوزنا مرحلة الوصاية ، ومرحلة التبعية للنفوذ الاستعماري ، وأصبحنا قادرين على كشف الدخائين ، وتحرير القضايا ، وتجدنا على أبواب مرحلة الرشد الفكري القادر على اكتشاف الطريق ومعرفة الأخطر ، وتبين الدوافع والخلفيات التي تحاول حجبنا عن جوهر فكرنا ، وأصالحة مضامينه وقيمه .

ولتكن على ثقة بأننا لن نستطيع أن نحرر وجودنا إلا إذا حققنا وجودنا من خلال فكرنا وتحركنا من داخل قيمه ومفاهيمه ومقوماته ، لا من داخل قيم ومقومات ممثلة في الفلسفات المادية .

إن لكل نظرية عوامل ضعفها وقوتها ، والحقيقة لا بد أن تظهر ولو أخفها بريق الصياغة ، وخداع الطابع العلمي الزائف .

ولا بد أن تواجه النفس الإسلامية العربية فطرتها وأصالتها ، وأن تلتقي مع المنهاج والحلول التي قدمها إليها الإسلام في مختلف القضايا والمعضلات . هذه المنهاج القادرة على إعطاء البشرية هدامها ونورها ، وكشف ما تواجهه من قلق وضياع وغربة مما يرددده دعاة الفلسفات المادية .

تلك هي غاية هذه المحاولة في إلقاء أضواء الإسلام على قضايا العصر والإنسان .

## (١) حقائق أساسية .

هناك عدة حقائق أساسية لا بدّ من الإلّام بها عند مواجهة قضايا العصر في ضوء الإسلام .

(الحقيقة الأولى) أن لكل أمة مزاجها النفسي ، وذاتيتها الخاصة القائمة على أساس من عقائدها وقيمها وأدابها ومفاهيمها التي عاشت عليها منذ ألف السنين ، وأن هذه الأمة حين تواجه أي قضية من القضايا ، أو حدث من الأحداث ، أو موقف من المواقف ، إنما تستمد استجابتها إزاءه من هذه المضامين .

(الحقيقة الثانية) إن العرب والمسلمين لهم أيدلوجياً أساسية في مجال النظرة إلى الكون والحياة . والله والإنسان والمجتمع . هذه النظرة مستمدّة أساساً من القرآن الكريم ، ومن تطبيق نبي الإسلام ورسوله في حياته وبيانه - ومن منطلق واضح محمد قوله .

١ - أن الإسلام هو خاتم لرسالات السباء ، جاء امتداداً لها ، وخاتماً وناسخاً لها .  
ورسالة إلى الإنسانية كافة .

٢ - إن القرآن الكريم هو النص المؤثر الذي لم يصبه أي تحرير . كتاب الله المنزّل بالحق . الذي أعطى البشرية منهاجاً كاملاً للحياة والمجتمع والأخلاق ، وعقيدة ناصعة . قوامها التوحيد .

(الحقيقة الثالثة) إن الفكر الإسلامي إنما قام أساساً مستمدّاً من القرآن الكريم والسنة الصحيحة ، وأنه استكمّل نهجه قبل أن تنتقل مترجمات الفلسفات الشرقيّة والغربيّة ، وأنه في مواجهة هذه الفلسفات ظل قادرًا على الاحتفاظ بذاته ومقوماته ، وأنه أنشأ منهاجـه في الفكر ونظامـه في الحياة .

(الحقيقة الرابعة) إن الفكر الإسلامي قد أقام منهاجاً فكريّاً مستقلّاً يختلف اختلافاً جذريّاً عن مختلف مناهج أنّيـكار الأمـم وفلسفـاتها وعـقائـدهـا .

وأنه أقام منهج المعرفة الإسلامي على أساس عقلي وروحي معاً . فجعل للعقل منطلقه في مجال العلوم والمحسosات ، وجعل للروح منطلقها في مجال الغيبيات . وما وراء الطبيعة .

وأن الإسلام أقام مشيولوجيا خاصة به تختلف عن نظرية اليونان ، ومناهج الأديان القديمة وفلسفاتها .

(الحقيقة الخامسة) أن هناك مؤامرة دائبة مستمرة لغزو الفكر الإسلامي ، وإخراجه من قيمة ومناهجه ، ومحاولات لتدمیر مقوماته ، وإدخال مفاهيم أخرى للقضاء على استقلاليته وذاتيته وإذابته في الأهمية العالمية .

وأن المسلمين قد واجهوا مثل هذا الغزو على فترات متالية من تاريخهم ، حين حاولت الفلسفة اليونانية الإلهية الوثنية ، وحين حاولت المجوسية الباطنية ، وفلسفات الفنوصية الشرقية إخراجه عن مقوماته .

وقد جادل الفكر الإسلامي ذلك جهاداً صابراً تكلل بالظفر دائمًا . واليوم يواجه الفكر الإسلامي غزواً شديداً أشد ضراوة في محاولة الفلسفات الغربية إخراجه من مقوماته وتدميره . وذلك بمحاولة فرض مذاهب فلسفية في مجال النفس الإنسانية والألوهية . والبعث ، وجود الذات ، تعارض تماماً قيمه الأساسية ، وتشكل بريقها الخادع ، وزيفها المسبوك أثراً في العقول الحداثة والأذهان المتطلعة .

(الحقيقة السادسة) الواقع أن هناك حرباً تشنهما القوى الاستعمارية والإلحادية والصهيونية . على مقومات الفكر الإسلامي بإعتباره آخر الحضور التي ثبتت للمقاومة في وجه الغزو السياسي . والاقتصادي والاجتماعي .

فإن هناك محاولة دائبة لإخراجه من مقوماته ، وتزييفه . بالإضافة إليه ، أو تحويله عن مناهجه ، أو التشكيك فيه ، وإثارة الشبهات حوله .

وهناك أدلة متعددة ، ووثائق أكيدة حول هذا الخطر ، والمحطّطات التي رسمت لهذا الغزو . وقد سجلت ذلك بروتوكولات حكماء صهيون في أكثر من موضع . كما ورد في عشرات المؤلفات والتقارير والمحطّطات .

(الحقيقة السابعة) أن الاستعمار حين سيطر على العالم الإسلامي ، إنما كان يستهدف تفريغ الذات العربية الإسلامية من مقوماتها النفسية والروحية والاجتماعية المنشقة عن الإسلام . وكانت أولى مخططات هذا التفريغ هي تزيف مناهج التاريخ والتراجم واللغة العربية ، والفقه الإسلامي ، وطرح نظريات ومناهج ومفاهيم غربية عديدة في مجالات الأدب والاقتصاد والسياسة والمجتمع . وبالرغم من أن هذه النظريات لها جذورها في الفكر الإسلامي ، فإنها عرضت على أنها نتاج خالص لل الفكر الغربي . فضلاً عن أنها لم تعرّض كوجهة نظر غربية . وإنما عرضت على أنها من ثمرات الفكر العالمي ، أو آخر مقررات العلم . والواقع أنها :

أولاً : ليست على . ولكنها فلسفة وفرق كبير بين العلم والفلسفة .

ثانياً : إن لنا نحن العرب والمسلمين نظرية . وللغرب نظرية في مختلف هذه القضايا سواء اتصلت بالنفس أم بالمجتمع أو سائر جوانب المعرفة الإنسانية .

ومعنى هذا أن الاستعمار كان يعمل أساساً على تفريغ الأمة العربية والعالم الإسلامي من محتواهما العقدي . وذلك حتى يجعلهما مؤهلين ليقتل مفاهيم أخرى ، تغطى الحاجة في دائرة النفس والعقائد والمجتمع ، فإذا جاء هذا الجديد لم يجد حصانة تحول دون تقبله ، ولم يجد معرفة تفهمه ، وتكتشف زيفه أو تعطي القدرة على المقارنة بين تبعيته وأصالة المنهج العربي الإسلامي في الموضوع نفسه .

(الحقيقة الثامنة) ولذلك فإن أهم ما يجب علينا أن نعرفه . هو أن هناك نظريتين في مختلف هذه المجالات - مجالات النفس . والعقائد والمجتمع .

\* نظرية عربية إسلامية أصلية مستمدّة من قيمنا ، وتنتفق مع ذاتيتنا ومزاجنا النفسي ، وقائمة على طوابعنا الجامحة بين الروح والمادة . والعقل والقلب . والدنيا والآخرة .

\* ونظرية غربية قameت في بلادها . واستمدت مقوماتها من قيم فكرها ، ووجودها الاجتماعي أو النفسي الخالص .

(الحقيقة التاسعة) أن الفكر العربي يرفض النظريات الوافدة في مجال

النفس والمجتمع والثقافة . ولكنها يقبلها في مجال العلوم والحضارة . ذلك لأسباب عميقة بعيدة المدى . أهمها : قيام المجتمعات العربية والإسلامية أساساً على الترابط بين الدين والمجتمع ، وقيام مناهجها على أساس أخلاقي ديني ، وكون الإسلام ديناً ومنهج حياة ، وكون نظرية المعرفة الإسلامية ذات جناحين مادي وروحي ، عقلي ووجوداني ، بينما تصدر هذه النظريات من دائرة الغرب في مواجهة تحديات مجتمعاتها .

( الحقيقة العاشرة ) أن استجابة المجتمعات العربية الإسلامية لهذه النظريات الواقفة ليست استجابة أصلية ، وإنما هي تحدث تحت تأثير إغراء البريق ، وعقدة النقص ، وتقليد الغالب ، وفي ظل الفجوة الحادثة من نقص المعرفة الأصلية ، وتقليد الغالب ، وفي ظل الفجوة الحادثة من نقص المعرفة الأصلية بمناهج فكرنا وقوماته .

## ( ٢ ) أخطار تهدد النفس الإنسانية .

إن هناك ثلاثة أخطار تهدد النفس الإنسانية . قوامها الفلسفة المادية .

أولاً - الإلحاد في مواجهة الإيمان ، والهجوم العنصري على العقائد والأديان والنظرية المضطربة إزاء الألوهية والبعث ، ومحاولة إنكار الغيبيات إنسكاراً تماماً . وقصر النظرة والمعرفة على المحسوسات .

ثانياً - إعلاء الغرائز واعتبارها مصدراً أساسياً لكل تصرفات الفرد الإنساني ، والدعوة إلى إطلاقها ، والتحذير من أخطار ما يسمى بالكتب والأمراض النفسية .

ثالثاً - تأكيد الذات وتحقيقها بحرية التصرف دون تقدير للضوابط التي تحفظ كيان الفرد ، أو الحد الذي تحفظ علاقات الأفراد . وذلك في مواجهة ما يسمى خطراً الموت أو الحرث الذري ، هذه أبرز مفاهيم النظريات العصرية التي تواجه مجتمعاتنا وفكراً العربي الإسلامي ، والتي صدرت عن المجتمعات الغربية في ظل

التحديات المختلفة التي تواجهها تلك المجتمعات ، والتي تقوم أساساً من داخل الفكر الغربي ، وفي طريق تطوره وانطلاقه .

وهي نظريات طبيعية بالنسبة لها ، لأنها مرتبطة بتاريخه وعقائده ، وبالأرضية الإغريقية التي ابعتها الحضارة الحديثة ، والتي لا تجد في طوابع التحلل والإباحة أمراً غريباً عليها . بل إمتداداً طبيعياً للحضارتين الإغريقية والرومانية .

بل إن الأصول التي تقوم عليها هذه النظريات . إنما هي مستمدّة أساساً من الأساطير اليونانية والإغريقية القديمة .

أما العقل العربي الإسلامي . وأما النفس العربية فإنها لا تقبل هذه النظريات ، وترفضها وتراها متعارضة تماماً مع مفاهيم الفطرة التي فطر الإنسان عليها .

فالإنسان بطبيعته متدين ، أخلاقي ، ولقد جاء الإسلام فأقام منهاج فكريياً جاماً بين العقل والقلب والروح والجسد ، موافقاً تماماً لطبيعة الإنسان ولنطريته .

فالإنسان أساساً روح وجسد . وكل منهج عقائدي ونفسي لا يقوم على الترابط والامتزاج بين الروحي والمادي في الإنسان بالوحي وال بصيرة من ناحية . وبالعقل والعلم من ناحية أخرى .

أما الفلسفة المادية تضاد مفاهيم الفطرة والدين . وذلك لأنها تتزعزع الجانب الروحي من قيم المعرفة ، وتقتصر على الجانب المادي .

أما نظرية المعرفة الإسلامية فهي لا تعلّي جانباً على آخر ، ولكنها ترتبط بها ، وتوازن مستمدّة بذلك من تركيب الإنسان نفسه .

والفلسفة المادية تقدم للإنسان نظرية مخالفة للفطرة والمتزلّفات السماوية ، ولا شك أن هدف هذه النظرية أساساً هو : هدم الشخصية الإنسانية وتحطيم مقوماتها . وبذلك تستطيع القوى التي تدفع هذه النظريات أن تسيطر على الأمم والمجتمعات .

وذلك هو الخطر الكامن وراء تضاد هذه النظريات للفطرة ، ولطابع الأمور ، وللمفهوم الإنساني الأصيل الذي جاءت به الأديان وعرفته البشرية طويلاً ، وأقامت حياتها ومناهجها عليه .

إن هدف الفلسفات المادية أساساً هو هدم الإنسان من داخله وتفریغه من عقائده وإيمانه الراسخ عن طريق نظريات ذات طابع براق ، وقوالب علمية لا تثبت أمام الحقيقة . ولنست نظرية المادية والحسية والوجودية جديدة .

وليس هي خلق قدمته عقول مستحدثة ، ولكنها إنبعاث لفلسفات قديمة عرفها اليونان والإغريق وعرفتها المجوسية الفارسية والقنوصية الشرقية .

وقد مضى وقت طويل على هذه الفلسفات . وقد ازدرتها البشرية بعد أن تقدمت خطوات واسعة في ضوء التوحد والعقل والإيمان . ولكن هذه القوى الضاغطة لم تلبث أن ابتعثتها من خلال الأساطير والوثنيات ، وجدتها وصاحتها في أسلوب العصر . وأحكمت إخراجها في جو علمي ، وحاولت أن تخدع الناس بأنها علم ، وبأنها حقيقة .

ومع أن كل الحقائق العلمية والمخبرات المعملية ، والحقائق الجديدة التي كشفت عنها تفتت الذرة . هذه الحقائق العلمية التي أخذت تقرب من مفاهيم الأصلة ، وتكشف عن وجود الله ، وعن توازن الإنسان وعن وجود الغيب بالرغم من هذا . فإن الفلسفة المادية التي تحضن دعوات الإلحاد والإباحة . إنما تسيرها قوى ضاغطة وتفوز فكري خطير ، قادر على أن يدفع هذه النظريات ، ويدفعها ويفكدها في النفوس ويدخلها في مناهج الدراسات والجامعات .

إذن فليس العلم هو الذي صدرت عنه تلك النظريات ، ولكنها الفلسفة التي تحاول أن تسمى نفسها علماً . إن العلم نفسه يقترب من الحقائق التي جاءت بها الأديان ، ويقر بوجود عالم الغيب ، ولكن الفلسفة المادية هي التي تعلى من نظريات إعلاء الغريرة ، وإنكار الغيبيات ، والهجوم العاشرف على الألوهيات وتدفعها إلى الأمام في قوة ، وقادها بالتفوز والسلطان .

تلك هي القوة الاستعمارية التي تطمع في تدمير المجتمعات ، وإنسانية الإنسان لإتمام سيطرتها وإحكام نفوذها .



## أضواء على التّغريب

هناك أضواء لا بد من إلقائها على تيار التّغريب والغزو الثقافي المتّدفق في وجه الإسلام والفكر الإسلامي ، والثقافة العربية . هذه الأضواء قد تضع كثيراً من النقاط على الحروف وتكشف الحقيقة الخفية وراء الدّعوة إلى اعتناق مفاهيم الغرب .

### ( الضوء الأول )

يرويه الدكتور مندور عن نتيجة دراساته في أوروبا عن ماذا يقول الأساتذة الغربيون للطلاب من العرب والمسلمين .

يقول قال أستاذهم : « إن مبادئ الأخلاق إن هي إلا ظواهر اجتماعية تعلق على الأفراد دون أن يكون لهم دخل في بنائهما ، أو فضل في الإيمان بها ، إن إرادة الإنسان الحرة التي يعتز بها . ليست إلا وهما . لأن المرء لا يملك لنفسه شيئاً ، وإنما هو مسير بغير أثر وقوى » .

ورجح الدكتور مندور إلى الرجل العجوز صاحب المنزل الذي يقطن فيه ، ليعيد عليه ما سمعه وهو يستغرب به .

قال له الرجل العجوز : « هل تظن أن هذه الآراء التي سمعتها من الأساتذة في علم الاجتماع وعلم النفس صحيحة ؟ أنتظن أن حقائقنا البشرية من البسيط بحيث تصبح نظريات أو يكشف عنها التفكير المجرد ؟ . يا بني : إن التفكير الأوروبي يمثله ذلك النفر من اليهود الذين يزعمون أنهم اكتشفوا قوانين

الإنسان عند ما زعم (دور كايم ، وليفي بربيل ، وموسى ، وفوكيه ومن تبعهم) أن الإنسان حكمه حكم المادة ، وأن هناك ما يسميه هؤلاء وعيها اجتماعية تتمحض عنه الحياة العامة ، كما يتمحض الناتج الكباوي عن مزيج من العناصر . اجدر يا بني أن تومن بما يقولون ، فليس صحيحاً أن الرجل المهدب لا يستطيع أن يصل إلى قيادة شخصية يهدي بها إلى مواضع الخير والشر والبطولة والخسنة بنفسه ، كما تهتدي الطيور إلى أوكرارها .

وليس صحيحاً أن قواعد الأخلاق ليست إلا ظواهر اجتماعية لا نستطيع في علاجها شيئاً ، وكل ما يجب علينا عمله هو أن نرصد لها كما يفعلون لاستخرج منها قواعد عامة .

هذا يا بني وهم ، بل خداع مبطلين .

ثم ذكر أنتا في مجال المعرفة بالإنسان ، ليس إلا الهدف واحد هو : أن نصبح خيراً مما نحن . أنا أفهم أن نكشف عن قوانين المادة لنسيطر بها ونسخرها في مرافق حياتنا . ولكن الإنسان ما شأنه بالقوانين ، من قال إن الإنسان مادة فحسب ، وهب أنه مادة ، وأن الروح لم يكن لها وجود وأن تفني بفناء المادة ، كما تتعذر النغمات ، أليس من الخير ، بل من الواجب على الإنسانية أن ترفض على هذا . لن ينتهي إلا بتحطيم حياتنا وشل إرادتنا .

هذا ما أورده الدكتور محمد مندور عن تجربته في التعليم الأوروبي (راجعه بالنص في مجلة الرسالة ، مجلد ١٩٤٤ ص ٨٨٣)

### ( الضوء الثاني )

ما أورده الدكتور منصور فهمي عن تجربته في أثناء بعثته التعليمية في أوروبا عند ما أغراه (ليفي بربيل) الأستاذ اليهودي المشرف على الأطروحة في أن يكتب عن (حالة المرأة في الإسلام) ويعرض من وجهة نظر الغزو الثقافي عن زوجات الرسول .

يقول في اعترافه في أواخر حياته . « الشكوك الدينية قد عرضت لي في عهود الشباب . أثناء إقامتي في أوربا لطلب العلم ، وقد نشأت هذه الشكوك نتيجة الفكر وطلب الحقيقة ، ولم تكن - علم الله - عن تصنّع أو هوى أو نزق ، ولم تكن على الطريقة التي يتظاهر بها بعض الأدعياء . حينما يريدون أن يتخدوا سمت الفلسفه أو العبرة من المفكرين والباحثين ، فيظنونا خطأ أن ذلك يستلزم الظهور بمظهر الشك والخيبة والطعن على المقررات والمعارضة للملف ( يقصد بعض زملائه في البعثة التعليمية ) . وأحمد الله . فإن هذه الشكوك التي حيرتني وأضنتني حينما من الزمان - حيث استمرت قرابة ثلاثة أعوام - كانت وسيلة إلى الاطمئنان ، ومفتاحاً لقوة الإيمان ، وقطراً إلى ثبات اليقين ، فقد انتهت من شكى الدين ، وحيرتني الروحية إلى نتيجة حاسمة واضحة هي :

« أن القيم الرفيعة ، والأصول الأولى التي صقلتها الأزمان وارتقتها الأديان . هي أولى الأمور وأحقها بأن تكون الدعائم القوية التي تعتمد عليها في مسالكنا خلال الحياة . »

هذه الأضواء تكشف مدى خطر التأسيس النظريات الغربية المادية دون أن يكون هناك سند من التربية الدينية الحقة ، أو فهم الإسلام فيها صحيحاً ، ليكون عاصماً لنا من الخلط بين وجهة ووجهة ، وجهة قوامها الإسلام والتوحيد ، وهدى الوحي والنبوة ، وسلامة الإنسان ، وحماية نفسه وجسده وروحه من الانهيار . وبين وجهة أخرى تعتمد أساساً على نظرية يونانية إغريقية وثنية مضطربة . وهنا يجيء دور الضوء الثالث الذي نقدمه في ظل التأمل الوعي .

### ( الضوء الثالث )

الفيلسوف اليوناني ( سocrates ) هو الذي استطاع أن يترك ظله العميق العنف على كل الحضارة الغربية . فقد كان سocrates رجلاً دمياً ، ولم يكن رجلاً بالمعنى الحقيقي . وقد استولى الشذوذ الجنسي على الحضارة الإغريقية كلها مئات السنين ، ولم يكن يستنكره أحد . واستطاع « سocrates » بذكاء وخبث أن يفرض

احتقار الجسد الإنساني ، سواء جسد الرجل أم جسد المرأة ، واحتقار كل ما هو حسي . ولأن سقراط كان يرى أن المرأة هي حس فقط . وجنس فقط . فقد استبعدها من دنيا الحياة العقلية . ورأى أن المرأة والجسد والحس شرور يجب أن يتخلص منها الإنسان ، ووراء (سقراط) . وتحت تأثيره الهائل سادت الفلسفة والأداب والمسيحية الغربية أيضا حتى يومنا هذا<sup>(١)</sup> .

هذه الأضواء الثلاثة تستطيع أن تكون خطاطيحا واضحا للباحث ، لكي يقف من قضايا العصر موقف اليقظة إزاء وجهتي النظر المختلفة والمتباينة بين رأي الإسلام ، ورأى الفلسفة الغربية في الإنسان والنفس والأخلاق جميعا .

---

(١) بالنص من كتابات الأستاذ أنيس منصور

# قضايا العصر

الفصيحة الأولى

## الإسلام والعلم

إن أخطر ما توجهه النظريات الفلسفية إلى العصر : النظرية المادية ، وإلغاء ما غير المحسوس ، ومهاجمة الغيب ، ووصف النظرية الدينية عامة بأنها نظرية غبية أو سلفية تعارض مع التقدم والتحرر والحضارة . وتتشكل حول هذا المفهوم نظريات متعددة معروفة بأسمائها وأصحابها ، وكلها سواء أكانت نفسية أم اجتماعية تقييم أرضيتها على أساس :

١ - إنكار الدين بصفة عامة .

٢ - إنكار الغيب .

٣ - إنكار الله الحق .

٤ - اعتبار أن العالم مادي سرمدي . خلق نفسه .

والواقع أن هذه النظرية كانت أول الأمر من فرضيات العلم في القرن الثامن عشر ، والقرن التاسع عشر الميلاديين . وقد كانا كذلك نتيجة لتجدد خطير واجه العلم في أوروبا هو معارضة حملة الدين له ، والتعصب ضده ، وقتل أعلامه .

ومن هنا نشأ ذلك الخلاف الحاد بين العلم والدين ، أو في الحقيقة بين رجال العلم ورجال الدين .

وقد مضى العلم في طريقه فحقق كثيراً من النتائج ، وما يزال يمضي في

طريقه ، ونتائجها الأخيرة التي نراها الآن ، ونقرأها . وخاصة بعد انفلاق الذرة تكشف عن تحول خطير ، واختلاف واضح عن النظرة القدية ، فقد تقارب العلم الآن مع مفاهيم الدين الصحيح ، وخاصة في الاعتراف .

١ - بعالم الغيب .

٢ - بوجود قوة مسيطرة تدير الكون .

٣ - بأولية ونهاية هذا العالم المادي .

ولا شك أن هذه النتائج التي وصل إليها العلم قد كسرت ذلك القيد الذي سيطر طويلا على العلاقة بين الدين الصحيح والعلم .

أما حلة أولية النظرة المادية الآن ، فليسوا هم العلماء ، ولكنهم بعض الفلاسفة . ولم تعد النظرة المادية نظرة علمية . بل هي نظرية فلسفية ، تلبس ثوبا علميا . ومن ورائها قوى كثيرة تحركها وتدفعها . وأهداف بعيدة المدى ترمي من ورائها إلى السيطرة ، وتوطيد النفوذ الاستعماري والسياسي . وليس الخطأ في النظرية الفلسفية نفسها . ولكن الخطأ في النفوذ الاستعماري الذي يروج لها . ذلك لأن كل نظرية تستطيع أن تثبت بقدر ما تحمل من عناصر البقاء ، وهي تسقط إذا لم تكن مطابقة لأصول العلم والفطرة الإنسانية .

ولكن هذه النظريات التي تروج رواجا كبيرا حول العقائد والنفس الإنسانية ، والوجود الفردي . إنما هي نظريات سقطت في البيئات التي ظهرت فيها ، وهي منبثقة منها أساسا ، وفي ضوء تحديات تلك المجتمعات ، وكان سقوطها عن طريق العلماء وال فلاسفة الذين صاحبوا اتجاهها ، وعدلوا من غلوائهم .

ولكن القوى التي تحمل لواء التحرير والاستعمار قد حجبت تلك النظريات المصححة ، وأعلن هذه النظريات المضطربة ، ورتب لها شهرة زائعة ، وانتشارا فائما عن طريق قدراتها الإعلامية في ميادين النشر وقوتها ودعاتها في كل مكان .

ونحن نعرف أن خطأ نظرية ( دارون ) ليس فيها قاله ( دارون ) ولكن فيها

قاله (سبنسر) وغيره من حولوا نظريته التي قصرها على ميدان الأحياء والأجناس إلى نظرية اجتماعية وسياسية عامة . وكذلك ليس الخطر فيما قاله (فرويد) فإن زملاءه (أدلر - يونج) عارضوه في نظرية إلى الجنس ، وعدلوا نظرية التحليل النفسي تعديلاً مقارباً لأصول الأشياء ولكن سقطت هذه الآراء وذاعت آراء (فرويد) وحدها ، وسيطرت على الأدب والمجتمع جيماً .

ويبدو ذلك واضحاً من مراجعة سريعة لبروتوكولات حكماء صهيون حيث تقول الفقرة : « نحن الذين ربنا »

إذن فهناك عوامل أخرى وراء النظرية الفلسفية المضطهدة التي قد تسقط علمياً إذا ما انكشف أنها لم تحقق نتيجة صحيحة ، أو تصدر عن تقدير مضبوط . وهذه النظريات الفلسفية هي أشبه بالأزياء في تحولها وتغييرها وتبدلها خصوصاً للصور والبيئات واختلافاً مع القائلين بها وتحدياتهم النفسية والاجتماعية .

ومن هنا وجبت ضرورة التفريق بين العلم والفلسفة . فالعلم هو الحقائق المعملية الثابتة ، والفلسفة هي الفرضيات العقلية في مجال النفس والمجتمع .

وقد تقرر في نظر العلماء والباحثين منذ وقت بعيد أن العلم هو مجموعة المعارف المتعلقة بالفيزياء والكيمياء والإحياء ، وهي العلوم الطبيعية .

أما الدراسات التي تجري في الحقول الإنسانية والبشرية كالاجتماع والسياسة والتاريخ والنفس وال التربية ، فهي علوم فلسفية من حيث أنها تخضع لأسلوب علمي ، ولكنها وهي تتصل بالنفس الإنسانية التي لا تقاد بمقاييس المادة ، ولا تخضع للأنابيب وأنابيب الاختبار . ذلك أن النفس الإنسانية شيء قائم بذاته لا يدرس دراسة معملية ، ولكنه يدرس من نواحي أخرى تكشف عن ظواهره في بيئته وفي عصره ، ولا تستطيع هذه الدراسة أن تتطبق على بيئه أخرى أو عصر آخر ، وأن الإنسان ليس كالحيوان الذي تجري عليه التجارب . وأن هذه التجارب لا تتطبق تماماً على الإنسان الذي يمتاز بين الكائنات البشرية بالعقل والإرادة .

وأن وضع الإنسان تحت مختبرات معملية محلدة ، هي مسألة عسيرة كل

العسر ، ولا تستطيع أن تتحقق نتائج مضبوطة أو صحيحة .

ولذلك فقد أكد العلماء بأن دراسة سلوك الإنسان ونشاطه . هي من الأمور العسيرة التي لا تخضع للمختبرات العلمية ، وأن ما يمكن الوصول إليه منها سيظل عاملاً مساعدًا لإلقاء الضوء أو التوضيح . ولكنه لا يستطيع بالحق أن يقررحقيقة ما تقريرًا علميًا ، كما تقريره الأنابيق بالنسبة للمختبرات المادية . وهذا هو الفرق بين الإنسان والحيوان والمادة .

أجمع العلماء في شبه رأي موحد على أن العالم لا يستطيع أن يقوم بمهمة تفسير ظواهر الأشياء وتحليلها . ولكنه يقتصر على وصفها وتقريرها ، فمهمة العلم قاصرة حتى الآن على وصف ظواهر الأشياء . وقد كان العلم في أذهان الأوائل ، إنما يراد به تفسير الوجود . وكان العلماء في أول النهضة يتمون بمعرفة ( لماذا ) . ولكنهم أخذوا يتخalon عن هذا الاهتمام بعد أن تبن لهم عبث هذه المحاولات ، وعقم نتائجها ، فقد ترك العلم للفلسفة مهمة بحث العلل النهائية للوجود . بعد أن عجز في هذا المضمار ، ولم يسفر بحثه عن شيء . والعلم لا يفسر شيئاً ، وإنما يربط وينسق ويلاحظ ملاحظة منهجية . وبالتالي يضعف ويقرر . وليس هذا فيما للأشياء ، ولكنه تعرف عليها ، ويقرر العلماء أن المعرفة العلمية تقتصر على ظواهر الطبيعة وأعمال البشر وعلاقاتهم التي يمكن استخدام المشاهدة ، والتجربة لاكتشاف قوانينها . والعلم يعترف بأن العقل البشري لا يستطيع أن يدرك شيئاً إلا عن طريق الحواس . ولذلك فكل ما يقع وراء الحس أو العقل لا يمكن للعلم أن يبحث فيه ، أو يعرف عنه شيئاً .

وليست حقائق العلم مطلقة وأبدية . بل هي تقرر الحقيقة النسبية ، والبحث العلمي صراع لا ينتهي بين الإنسان والطبيعة ، فكلما ازداد الإنسان معرفة لقوانين الطبيعة ازدادت سيطرته عليها وما يزال العلماً يتساءلون : هل يستطيع العقل أن يدرك الحقيقة . لقد قطع أشواطاً طويلاً خلال ثلاثة سنة ، فهل استطاع التوصل إلى الحقيقة ؟

ويكون الجواب : أن العلم حتى الآن رغم تقدمه في ميادين مختلفة قد عجز عن حل المشاكل الكبرى المتمثلة في أصل الكون ونهايته وطبيعة المادة ، ومنشأ

الحياة وخلود الروح .

يقول : ( ماتين ستانلي كونجدن ) : إن نتائج العلوم تبدأ بالاحتلالات ، وتنهي بالاحتلالات ، وليس باليقين ، ونتائج العلوم بذلك تقريرية ، عرضة للأخطاء في القياس والمقارنات ونتائجها اجتهادية وقابلة للتعديل بالإضافة والمحذف ، وليس نهائية . وقد أضطر العلم منذ أجيال أن يترك البحث في كنه الأشياء بعد أن تبين له أنه لا سبيل إلى معرفة الكنه المغيب عن الحواس ، واكتفى بدراسة ظواهرها .

ولا شك أن اتخاذ المادة الصرفة أساساً للعلم وانفصalamها عن عالم الغيب قد كشف عن عجز العلم عن فهم كنه الأشياء .

ويقول ( رسل تشالز أرنست ) : إن كل الجهد التي بذلت للحصول على المادة الحية من غير الحياة . قد باءت بفشل وخذلان ذريعين ، ومع ذلك فإن من ينكر وجود الله لا يستطيع أن يقيم الدليل المباشر للعالم المتعلم على أن مجرد تجمع الذرات والجزئيات عن طريق المصادفة يمكن أن يؤدي إلى ظهور الحياة وصيانتها وتوجيهها بالصورة التي شاهدناها في الخلايا الحية .

غير أن انفلات الذرة قد خلق عصراً جديداً في العلوم لا شك أنه مؤشر واضح إلى اتجاه جديد . يقول العلامة هايددين في كتابه « المادية » : « ماتت النظرية المادية بالنظرية القائلة بأن الذرات مركبة من الكهرباء وبروتونات موجبة ، وألكترونات سالبة ، وطفت عليه نظرية ( الكوانتم ) التي تقول : إن الكهربائية تجبي شحناتها من المجهول ، وتذهب إلى المجهول . ومن هنا لم يستطيع المذهب المادي الإجابة على هذا السؤال ؟ .

قال هايددين معلقاً : « إن الحقيقة التي طرق الإنسان ببحث عنها دهوراً عديدة . هي روحانية في وجودها . والروح لا يدركها العقل » .

وتحد آخر واجه « العلم » : هو غلبة تيار التكنيك - والتكنيك هو المنطق الآلي للعلوم - هذا التحدي هو أن يصبح التكنيك سيد العلم وسيد العقل البشري . ويكون الإنسان عبداً لخاضع له بدلاً من أن يكون سيداً للمسيطر عليه .

ويقول الباحثون : « إن العلم قد انحرف عن سبيله . فقد أصبح سيد الإنسان بعد أن كان الإنسان صانعه وحالقه ، فكما أن جسم الإنسان يفقد خصائصه كإنسان حي . إذا فقد الحياة النابعة من عقله ، وقلبه . كذلك التكنيك يفقد خصائصه المنتجة إذا أضحت هو سيد العلم بدلاً من أن يكون العلم سيله .

(٣)

ونسمع اليوم أصوات العلماء تتعالى بما يدحض النظرية المادية ، أو على الأقل يثير الشبهات القوية حولها كمقدمة لانهيارها في المستقبل القريب .

فهو لاء العلماء يكشفون اليوم حقائق جديدة ، ويعلنون أن قوانين ( الديناميكا الحرارية ) قد أخذت تدهم على أن لهذا الكون بداية ، وأنه إذا كان للكون بداية ، فلا بد له من مبدئ من صفاتيه العقل والإرادة واللأنهاية .

ويقولون : إن هذا الخالق لا بد أن يكون من طبيعة تخالف طبيعة المادة التي تتكون من ذرات تتالف بدورها في شحنات أو طاقات لا يمكن بحكم العلم أن تكون أبدية أو أزلية<sup>(١)</sup> .

وعلى ذلك فلا بد أن يكون هذا الخالق غير مادي ، وغير كثيف . ولا بد أن يكون لطيفاً متناهياً في اللطف ، خبيراً لا نهاية لخبرته . لا تدركه الأ بصار وهو يدرك الأ بصار .

ويقول هؤلاء العلماء : فإذا كنا نريد أن نصل إليه ( أي إلى الله ) فسبيلنا إلى ذلك لا يكون بحواسنا التي لا تستطيع أن ترى إلا الماديات الكثيفة ، وإذا كما نريد أن نلمس وجوده . فإن ذلك لا يمكن ناؤن يتم داخل المعامل أو أنابيب الاختبار ، أو باستعمال المناظير المقربة أو المكرونة ، وإنما باستخدام العنصر غير المادي فينا ، كالعقل والبصرة .

إن فروع العلم كافة تثبت أن هناك نظاماً معجزاً يسود هذا الكون ، أساسه القوانين والسنن الكونية الثابتة التي لا تتغير ولا تتبدل ، والتي يعمل العلماء

١ (١) راجع كتاب ( الله يتجل في عصر العلم ) وكتاب ( العلم يدعو إلى الإيمان ) .

جاهدين على كشفها . والإحاطة بها . وقد بلغت كشوفنا من الدقة قدرًا يمكننا من التنبؤ بالكسوف والخسوف وغيرها من الظواهر قبل وقوعها بعشرات السنين .

والسؤال هو : من الذي وضع هذا النظام ، وسن هذه القوانين ، وأقام هذه السنن الكونية الثابتة التي لا تتغير ولا تتبدل .

ويوجه العلماء هذا السؤال ، ويجيبون عليه :

هل نشأ الكون مصادفة ؟

إن العلماء يشرحون معنى المصادفة ويشارون إلى استخدام الرياضة وقوانين المصادفة لمعرفة مدى احتمال حدوث ظاهرة من الظواهر . لقد حسب العلماء احتمال اجتماع الذرات التي يتكون منها جزء واحد من الأحاسى الأمينة ( وهي المادة الأولية التي تدخل في بناء البروتينات واللحوم ) فوجدوا أن ذلك يحتاج إلى بلايين عديدة من السنين ، وإلى مادة لا يتسع لها هذا الكون التراويمي الأطراف ، هذا لتركيب ( جزء واحد ) على ضالته . فما بالك بأجسام الكائنات الحية جميعاً من نبات وحيوان . وما بالك بما لا يحصى من المركبات المعقدة الأخرى . وما بالك بنشأة الحياة وبملكت السموات والأرض . وكانت الإجابة هي : أنه يستحيل عقلاً أن يكون ذلك قد تم عن طريق المصادفة العمياء أو الخطبة العشوائية . لا بد لكل ذلك من خالق مبدع خبير ، أحاط بكل شيء علماً ، وقدر كل شيء ثم هدى ويقول العلماء : إن الإنسان لا يستطيع أن يدرس أعمال أي صانع من الصناع دون أن يحيط بقدر من المعلومات عن الصانع الذي أبدع تلك الأعمال .

وكذلك نجد أننا كلما تعمقنا في دراسة أسرار هذا الكون وسكانه ازدادنا معرفة بطبيعة الخالق الأعلى الذي أبدعه .

ويقول العلماء : إن الأرض والسموات بسائر تعقيداتها ، والحياة في شتى صورها . وأخيراً الإنسان بكل قدراته العليا . كل ذلك أشد تعقيداً من أن يتصور الإنسان أنه حدث هذا وبمحض الصدفة ، فلا بد إذن من عقل مسيطر ، ومن إله خالق وراء كل ذلك<sup>(١)</sup> .

---

(١) مالكوم دنكان ويتر .

ويؤكد العلماء نظرية الإسلام في أن المعرفة تتم بواسطة العقل والقلب يقول : ( روبرت هورتون كاميرون ) : إن الإنسان يحصل على العلم بطريقين : البصر والبصيرة .

أما البصر : فهو ما نتعلم في حياتنا ، وما نكتبه عن طريق حواسنا من الخبرة بأمور الحياة .

وأما البصيرة : فهي ذلك النور الذي يفرغه الله في قلوبنا ، فيكشف لنا مالا نعلم .

وكذلك الحال فيما يتصل بالإيمان بوجود الله ، إذ لا بد أن يقوم أولاً على البصر وملاحظة ظواهر الحياة : الفكر والانفعالات ، والتمييز الخلقي ، وحرية الإرادة ، ثم تلتجيء بعد ذلك إلى الله لكي يكمل إيماناً ويدعمه .

ويقول العالم الكيميائي ( واين أولت ) : إن الله كما نعرفه ليس « مادة » أو طاقة كما أنه ليس محدوداً حتى نستطيع أن نخضعه لحكم التجربة والعقل المحدود . بل على تقدير ذلك نجد التصديق بوجود الله يقوم على أساس ( الإيمان ) وهو إيمان يستمد تأييدها علمياً من الدلائل غير المباشرة التي تشير إلى وجود ( سبب أول ) أو إلى « دافع مستمر » منذ القدم .

« إن الإيمان بالله يعد لازماً لاكتفاء وجود الإنسان وتمام فلسفته في الحياة » ولا شك أن الاعتقاد بوجود إله خالق لكل الأشياء يعطيها تفسيراً بسيطاً سليماً واضحاً في النشأة والإبداع والغرض والحكمة ، ويساعدنا على تفسير جميع ما يحدث من الظواهر .

« أما النظريات » التي ترمي إلى تفسير الكون تفسيراً آلياً فإنها تعجز عن تفسير كيف بدأ الكون ، ثم ترجع ما حدث من الظواهر التالية للنشأة الأولى إلى محض « المصادفة » .

فالمصادفة هنا فكرة يستعان بها عن فكرة « وجود الله » بقصد إكمال الصورة ، والبعد بها عن التشويه . ولكن فكرة ( وجود الله ) أقرب إلى العقل والمنطق من فكرة الصدفة . ولا شك . بل إن ذلك النظام البديع الذي يسود

الكون يدل دلالة حتمية على وجود «إله» منظم . وليس على وجود مصادفة عمياء تخطى .

وعلى ذلك فالمشتغل بالعلوم هو أول من يجب عليه أن يسلم تسليماً منطقياً بوجود عقل مبدع لا حدود لعلمه ولا لقدرته ، موجود في كل مكان ، يحيط مخلوقاته برعابته سواء في ذلك الكون المتسع ، أو كل ذرة أو جزئية من جزئيات هذا الكون الالهائية في تفاصيلها الدقيقة .

هناك ظواهر عديدة لا يمكن تفسيرها أو إدراك معناها . إلا إذا سلمنا بوجود الله . ومن ذلك مثلاً : « الفراغ الالهائي » وما يسبح فيه من النجوم والكواكب التي لا يحصيها عد ولا حصر . ومن ذلك أيضاً : « قابلية المادة » للانقسام إلى جزئيات أساسية باللغة الصفر منها كانت طبيعتها . ومن ذلك : الشابه الذي نشاهده بين جميع الكائنات الحية التي نعرفها مع اتصف كل فرد . بل كل نبات . بل كل ورقة من أوراق الأشجار ، قطرة من قطرات الماء بصفات تميزها عن غيرها .

وهناك أيضاً تلك الاهوة العميقه التي تفصل بين الإنسان وبين سائر الكائنات الأرضية الأخرى ، وتجعله ممتازاً عليها بعقله ومهاراتها اليدوية . وذلك هو الإيمان البصير الذي يقوم على العقل والتدبر .

\*\*\*

وفي موضوع «إله» يقول العلماء التجربيون القادمون من داخل المعامل وأنابيب الاختبار : « إن إله الذي نسلم بوجوده لا ينتمي إلى عالم الماديّات ، ولا تستطيع حواسنا المحدودة أن تدركه ، وعلى ذلك فمن العبث أن نحاول إثبات وجوده باستخدام العلوم الطبيعية ، لأنه يشغل دائرة غير دائرة المحدودة الضيقة . لا بد لنا أن نسلم هذا الكون المادي الذي يخضع لقيود الزمان والمكان ليس إلا جزءاً يسيراً من الحقيقة الكبرى التي ينطوي عليها هذا الوجود<sup>(١)</sup> .

(١) روبرت موريس برج .

وإذا كان هذا العالم المادي عاجزاً عن أن يخلق نفسه أو يحدد القوانين التي ينبع منها . فلابد أن يكون الخلق قديم بقدرة كائن غير مادي .

وعلى ذلك فالنتيجة المنطقية الحتمية التي يفرضها علينا العقل لا بد أن يكون هذا الخالق عليها حكماً ، قادرًا على كل شيء حتى يستطيع أن يخلق هذا الكون وينظمه ويدبره ، ولا بد أن يكون هذا الخالق دائم الوجود تجلٍ آياته في كل مكان<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

هذه الآراء التي يقدمها العلماء لا ثبتها هنا لتوّد حقيقة غائبة ، ولكن لكي نفهم كيف يتطور العلم اليوم ، فيصل إلى الحقائق الأصلية التي جاء بها الإسلام من عند الله ، ولتوّد أن النظرية المادية التي تحاول اليوم أن تنشر سموّها في كل مكان لا صلة لها بالعلم ، ولكنها فلسفة وهي أيضًا نظرية ، وليس حقيقة علمية .

يقول (ادوار لوثركيل) وهو من الباحثين اللياويين الأعمدة : إن العلوم تثبت بكل وضوح أن هذا الكون لا يمكن أن يكون أزلياً ، فهناك انتقال حراري مستمر من الأجسام الحارة إلى الأجسام الباردة ، ولا يمكن أن يحدث العكس بقوة ذاتية بحيث تعود الحرارة ، فترتد في الأجسام الباردة إلى الأجسام الحارة . ومعنى ذلك أن الكون يتوجه إلى درجة تساوى فيها حرارة جميع الأجسام ، وينصب فيها معين «الطاقة» ويومئذ لن تكون هناك عمليات كيموية أو طبيعية ولن يكون هناك أثر للحياة نفسها في هذا الكون . ولما كانت الحياة لا تزال قائمة ، ولا تزال العمليات الكيموية الطبيعية تسير في طريقها . فإننا نستطيع أن نستنتج أن هذا الكون لا يمكن أن يكون «أزلياً» وإنما استهلكت طاقته منذ زمن بعيد ، وتوقف كل نشاط في الوجود .

هكذا توصلت العلوم دون قصد إلى أن لهذا الكون بداية . وهي بذلك تثبت وجود الله . لأن ماله بداية لا يمكن أن يكون قد بدأ نفسه ، ولا بد له من مبدىء ، أو من محرك ، أو من خالق ، وهو الإله .

---

(١) جون كليفلاند كوران

« والواقع أن هذا الكون لا يزال في عملية انتشار مستمر » تبدأ من مركز نشأته ، واليوم لا بد من يؤمنون بنتائج العلوم أن يؤمنوا بفكرة « الخلق » وهي فكرة تستشرف على سنن الطبيعة . لأن هذه السنن إنما هي ثمرة الخلق ، ولا بد لهم أن يسلموها بفكرة ( الخالق ) الذي وضع قوانين هذا الكون . لأن هذه القوانين ذاتها مخلوقة ، وليس من المعقول أن يكون هناك خلق دون خالق هو « الله » . وما أن أوجد الله مادة هذا الكون والقوانين التي تخضع لها حتى سخرها جميعا لاستمرار عملية الخلق عن طريق التطور « التطور المادي » .

\*\*\*

ويقول كريستي موريسون مؤلف كتاب « العلم يدعو للإيمان » . إن العلماء لا يقدرون أن ينفوا وجود الله . فكل واحد منهم في قرارة نفسه يشعر بقوة الإحساس أو الفكر أو الذاكرة . والأراء التي تصدر كلها عن ذلك الكيان الذي نسميه بالروح وهم جميعا يعلمون أن الإيمان لا يأتي من « المادة » وأنه ليس من حق ( العلم ) أن تكون له الكلمة الأخيرة بشأن وجود الخالق .

إن كون الإنسان في كل مكان . ومنذ بدء الخليقة حتى الآن قد شعر بحافز يحفزه إلى أن يستجده بمن هو أسمى منه وأقوى وأعظم ، يدل على أن ( الدين ) فطري فيه . ويجب أن يقر العلم بذلك . ويتسائل : ما هو الكائن الحي . هل هو عبارة عن ذرات وجزئيات ؟ . ويجيب : نعم . وماذا أيضا : شيء غير ملموس ، أعلى كثيرا من المادة لدرجة أنه يسيطر على كل شيء ، و مختلف جدا عن كل ما هو مادي . مما صنع منه العالم ، لدرجة أنه لا يمكن رؤيته ولا وزنه ولا قياسه ، وهو فيما نعلم ليست له قوانين تحكمه : إن روح الإنسان هو سيد مصيره ، ولكنها تشعر بصلتها بالمصدر الأعلى لوجودها ، وقد أوجدت للإنسان قانونا للأخلاق لا يعلمه أي حيوان آخر ، ولا يحتاج إليه .

\*\*\*

من خلال هذه المقررات العلمية التجريبية يكشف العلم عن حقيقة واضحة جلية ، ويتحول عن غروره وصفاته ، ويتنكر للدعوى التي طالما حل لواءها

خصوص الأديان وخصوص الأمم الناهضة من أجل إثارة الشبهات في نفوس بنائها ، وتحطيم معنوياتها ، وتدمیر مقومات فكرها وقيمها . إن الحقيقة التي لا شك فيهااليوم أن العلم قد تحول عن المفاهيم المادية الإلحادية ، وأن الفلسفة هي التي تحمل لواء هذه المفاهيم .

فلقد وصل العلم إلى أن الإنسان مركب من بدن ونفس ، ومن جسم وروح : البدن من عالم المادة لأنّه يمتاز بالخصائص المعروفة للأجسام . أما النفس أو الروح فإنّها من عالم آخر يختلف في خصائصه عن المادة .

- ( ٤ ) -

كما تحول العلم من مفهومه عن عالم الغيب ، أو الميتافيزيقا . « فقد كان الظن إلى عهد قريب أن « المادة » لا تنقسم إلى ما لا نهاية . بل توقف عند حد لا يتجاوز ، هو الذي سموه ( الذرة ) أو ( الجوهر الفرد ) . ثم أثبت العلماء أخيرا : أن الذرة قابلة للتجزئة ، وبعض الذرات يتضجر من تلقاء ذاته ، مثل ذرات الراديوم والليورانيوم وغيرها . واتضح أن الذرة تتحلل إلى ثلاثة أجزاء ، أو أشعة . وبذلك انطلقت المادة الذرية وأصبحت طاقة يمكن استخدامها في أغراض الحرب والسلم <sup>(١)</sup> » هذه هي الحقيقة التي قلبت موازين الفلسفة المادية رأسا على عقب : « إن مفهوم المادة القديم قد تغير ، وأصبحت المادة طاقة » . وبذلك سقطت تلك الحتمية التي ذهب إليها غالبية المادية في القول بأن المادة هي كل شيء ، وهي أصل العقل والشعور . وأن العقل ليس إلا إفرازا من إفرازات المخ .

لقد أصبح هناك عالم خطير غيبي لا يعرف كنهه ، ولكنهم يشيرون إليه . ليست هناك طاقة ومادة ، وإنما هناك طاقة مجمدة تأخذ صورة المادة ، أو مادة مشعة تأخذ صورة الطاقة والانتقال من إحدى الصورتين إلى الأخرى مستمر ومتواصل ويخضع لقانون ثابت .

يقول الاستاذ أحمد حسين : « لقد مضى العلم التجريبي في سيره نحو

(١) الدكتور أحمد فؤاد الأهواني : ( المذهب المادي في العصر الحاضر )

الأصول الأولى للمادة ، أو الطاقة ، فإذا هي الإشعاع . والإشعاع أحد عناصر الضوء ، فالضوء هو الأصل ، وهو نقطة ابتداء . وهكذا انتهى العلم التجربى إلى ما انتهى إليه العلم النظري من قبله ، وإلى ما انتهى إليه الوجودان الإنساني قبلهما من وحدة القوة الكونية الخالقة .

وقد أثبتت العلم أن كل ما كنا نتصوره ضدين متقابلين ليس إلا أمور نسبية بحثة بالقياس إلى الإنسان : البرودة والحرارة . اختلاف الألوان . الأشعة : الحمراء والصفراء والخضراء . دل ذلك على أن الأمر كله هو إشعاعات تدرك العين الإنسانية بعضها ، ولا تدرك البعض الآخر ، فترى ظلاماً مالا يعد في دنيا الطبيعة بظلام .

فالوجود كله مشتق من الضوء أو كما يقول القرآن : ( الله نور السموات والأرض ) . وهكذا تؤدي بنا الطرق إلى قيام الطبيعة على جوهر واحد ، وقوة واحدة<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ويقول الدكتور « عماد الدين خليل » : إن « المادة » التي يرتكز عليها القانون الطبيعي قد حطمها اليوم العلم نفسه ، لم تعد العينه الصلبة من المادة هي أساس الطبيعة . لقد كشف العلم الحديث عن جانب خطير من القانون الطبيعي ، وعلمنا أن أساس الطبيعة هي الحركة ، وليس المادة الذرات بأشكالها المتناهية في الصفر تتحرك فتضفي الشكل المادي للأشياء . وهذه الذرات هي التي تتشكل وفق حركة معجزة في كيانها الداخلي ، وهو إيماء عجيب للإنسان المعاصر يزيف هذه الثنائية التي قسمت خلق الله إلى قسمين ، وأقامت بينهما جداراً من التباعد والصمت .

إن « الحركة » بهذا المعنى الكبير ، هي أساس الوجود المادي تماماً . كما هو أساس الوجود المعنوي .

\*\*\*

---

(١) كتاب « الأمة الإنسانية »

وعندما يتقرر هذا المفهوم علمياً . وقد تقرر . فإن ضربة قاتلة تصيب الفلسفة المادية . كما تصيب «العلمانية» وهي نصر مبين للميتافيزيقا وللغيب ولعالم ما وراء المادة .

ومن هنا تسقط الكلمة الساخرة حول « الغيبات » وهي التي تقال في مجال اتهام الدين أو رفض مقرراته ، وخاصية فيها يتعلق بالألوهية والوحى ، وإعادة الله للخلق وللبعث والجزاء .

يقول الدكتور محمد عبد الله دراز : « إن الغيب الذي تومن الأديان بوجوده من وراء الطبيعة ليس من جنس هذه المادة المادية المفتعلة . بل هو شيء ذو قوة فعالة مؤثرة ، وله أسلوب في تصرفاته مباین للطريق التي تؤثر بها المادة فيها حوالها .

القوة التي يخضع لها المتدين فإنه يفهمها على أنها قوة عاقلة تقصد ما تفعل ، وتتصرف بحسب إرادتها ومشيئتها . وهي ليست قوة منطوية على نفسها ، منعزلة عنه وعن العالم بل يرى أن لها اتصالاً معنويًا به وبالناس تسمع نجواهم ، وتعنى بالآلامهم وأمالهم ، وتكتشف عنهم الضر .

القوة التي يقدسها المتدين ليست فكرة مجردة ، وصورة عقلية محضة . بل هي حقيقة خارجية ، هذه الحقيقة ليست مادة يقوم عليها الحس ، بل هي سر غيبي لا تدركه الأ بصار .

هذه القوة الغبية : قوة عاملة تتصرف بالإرادة لا بالضرورة كالمغناطيس والكهرباء ، ولها عنایة مستمرة بشؤون العالم الذي تدبّره ، وأنّ لها تجاویباً نفسیاً مع نفوسه .

والمتدين يرى وراء كل حس معنى ، ويلتمس تحت كل ظاهر باطنًا .  
ويضع في مبدأ كل فعل فاعلا ، معتقدا أنه لا يقع في الكون شيء من دقيق الحوادث  
وجليلها إلا والله فيه قضاء وتدبير . والدين هو الاعتقاد بوجود « ذات غيبة  
علوية » لها شعور واختيار ، لها تصرف وتدبير ، للشوّون التي تعنى الإنسان ،  
وهو اعتقاد من شأنه أن يبعث على مناجاة تلك الذات السامية رغبة ورهبة في  
حضور وتجييد وهو الإيمان بذات إلهية جديرة بالطاعة والعبادة .

ويقول : إن مطلب الألوهية مطلب توافت عليه الفلسفات والنبوات . وإن دلائله البرهانية مائلة في الأنفس وفي الأفاق . وإن بواعثه النفسية مرکوزة في العقول وفي الوجدانات . وإنما اختلف الناس في الاستبطاط والاقتناع ، فهناك من استمد إيمانه من مشاهد الطبيعة ، وتجارب عالم الروح . إن آيات الألوهية مثبتة في كل مكان . وإن وسائل الناس إلى معرفتها مختلفة<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ومن الحق أن يلتمس الناس مفهوم « الله » سبحانه وتعالى من القرآن الكريم ، بعيداً عن الخوض في النظريات الفلسفية والأساليب المنطقية ، ومن خلال نظرية عميقة نجد أن العقيدة في « الله » سبحانه وتعالى في الإسلام .

١ - الاعتقاد بوجوده الواجب لذاته غير المستمد من سواه ووصفه - جل وعلا -  
صفات الكمال كلها نتيجة للنظر في هذا الكون .

٢ - نفي صفات المشابهة والنقص عن الخالق - سبحانه - فالتجسم منفي عنه . لأن المادة تحول ، والخالق بعيد عن وصف التحول والتعدد منفي عنه لأنه تركيب . والإله ، لا بد أن يكون واحدا ، والأبوبة والبنوة بعيدان عن صفاتيه ، لأنهما تجزئة وانفصال . والخالق لا يتجزأ .

٣ - عدم التعرض للحقيقة والماهية في الذات أو الصفات من حيث هما ، مع الاحتراس الدقيق بتقرير المخالفات التامة بين ماهية ذات الإله وصفاته ، وما هبة المخلوقات وصفاتهم . يقول القرآن الكريم في سورة الأنعام : « ذلکم الله ربکم لا إله إلا هو خالق كل شيء فأعبدوه وهو على كل شيء وكيل . لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير<sup>(٢)</sup> » .

وفي الحديث : « تفكروا في خلق الله ، ولا تفكروا في ذاته فتهلكوا<sup>(٣)</sup> » .

(١) « الدين » كتاب بقلم الدكتور محمد عبد الله دراز .

(٢) سورة الأنعام آية ( ١٠٢ و ١٠٣ ) .

(٣) أبو نعيم في « الحلية » والأصبهاني في « الترغيب والترهيب »

ومن البداهي أن هذا الموقف لا يؤخذ على الإسلام في شيء ، ولا يقال إنه حجر على العقول أو انتقص من حرية الفكر ، فالعقل البشري وهو عماد العقيدة في الإسلام يقف إلى الآن موقف العجز المطلق أمام حقائق الأشياء جميعا . وكل الذي وصل إليه ، إنما هو الخواص وبعض الصفات والأثار .

أما البساطة المجردة فلم يصل إلى حقيقتها بعد .

وما كان الإسلام ليكلف الناس ما لا تستطيع أن تدركه العقول والأفهام .

٤ - رسم الطريق إلى معرفة صفات الخالق ، وإدراك كمالات الألوهية ، ومميزاتها وأثارها ؟ . والوصول إلى ذلك عن طريق النظر في الكون نظرا صحيحا ، وتحرير العقول والأفكار من الموروثات والأهواء والأغراض حتى تصل إلى الحكم الصائب .

والقرآن الكريم بحث دائيا على النظر في المكونات والتأمل في المخلوقات ، ويرفع من قيمة العقل ، ويعلّى من قدر الفكر حتى لقد ذكر العقل في أكثر من أربعين موضعًا في القرآن الكريم مقرّونا بالتبجيل والتكرير . والبحث على الجد إلى إدراك الحقائق وكشف مستورات الوجود .

٥ - تقوية الصلة بين الوجوداني الإنساني ، والخالق جل وعلا حتى يصل الإنسان بذلك إلى نوع من المعرفة الروحية هو أعزب وأصدق أنواع المعرفة جميعا . وذلك أن الوجودان الإنساني أقدم على كشف المستورات غير المادية من الفكر المحدود بقيود المادة ، ونتائج الأقيسة الحية .

٦ - مطالبة المؤمنين بأن تظهر في أقوالهم وأفعالهم آثار هذه العناصر العقدية . فالمؤمن متى اعتقد أن خالقه قادر كانت النتيجة العملية لهذه العقيدة أن يتوكّل عليه ، وأن يلجأ إليه . إذا اعتقد أنه عالم راقبه واستولت عليه خشته ، وإذا اعتقد أنه واحد لم يدع سواه . ولم يسأل غيره ، ولم يعرف وجهة إلا إليه<sup>(١)</sup> .

---

(١) عن إمام كبير .

(٥)

لقد حرص الإسلام أن يؤكّد هذا المنهج الذي يقوم على « التفكير في خلق الله لا في ذات الله ». فقد رسم القرآن الكريم : ميتافيزيقاً كاملة للمسلمين لم يعودوا بعدها في حاجة إلى شيء في هذا المجال . فقد قررت هذه الميتافيزيقا القرآنية : أن الله ذات وصفات ، وأنه خلق هذا العالم من لا شيء ، وبعد أن لم يكن خلقه من العدم ، والله هو الخالق لكل ما يجري في العالم من تغيرات . ويمكنه أن يعدمه كلها أو جزئياً . وهو مصدر النعم وهو الرحمن الرحيم ، وأن البعث حق ، والبعث هو بعث الأجساد ، والأرواح معاً . وأن الأحجار والنباتات والكواكب والحيوانات والإنسان لا تستحق العبادة . وما من إنسان يصح أن يعبد . (إن الذين تدعون من دون الله عباد أمثالكم) .

ويؤكّد النبي محمد نفسه وهو خاتم المرسلين أنه ليس إلا بشر مثلكم ، وإنما الإله الحق هو خالق الإنسان وخالق العالم كله ، وإن الله بهذا المعنى ، معنى أنه مؤلف هذا الكون وحافظه ومدبر شؤونه ، وأنه مستغنٌ بذاته عن كل ما عداه ، هو أرقى مفهوم عرفه البشرية للإله الواحد .

وهذه النظرة القرآنية الإنسانية تدحض كل النظريات الفلسفية الوثنية واليونانية والمجوسية والمحدثة التي تحاول أن تصور الله في صور مضطربة بعيدة عن الحق ، وبهذا يدحض المفهوم الإسلامي نظريات : التعدد ، وإله الخير وإله الشر ، وعبادة الأبطال وأنصار الآلهة ، وعبادة العقل ، وعبادة القوة ، وعبادة الجمال ، ونظريّة الإله اليوناني الجبار المرعب ، والإله الذي توهّمه « أرسطو<sup>(١)</sup> » الذي لا يعلم الجرئيات ، ونظريّة وحدة الخالق بالوجود ، ونظريّة قدم العالم ، وعشرات من النظريات الفلسفية الضاللة التي عرفتها الأمم والشعوب .

فالله هو خالق الأسباب والعلل ، ومقدار سنن الكون والطبيعة وقوانينها : « فهو القوة الخالقة المبدعة ، القوة الخالقة للأشياء والأسباب ، والمقدرة هذه الأسباب ، أو لهذه السنن المطردة ، والقوانين المنتظمة » فالسبب أو القانون نفسه

---

(١) الله عند أرسطو هو المحرك الذي لا يتحرك . عقل محض ( تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً )

ليس قوة عاقلة مدركة خالقة مبدعة ، بل هو نفسه جزء من نظام شامل لعدد لا يحصى من الأسباب والسنن والقوانين .

ولذلك لم يكن في العقلية الإسلامية تعارض بين العلم المبني على البحث في سنن الكون وأسبابه . والإيمان بالله . بل هناك ارتباط وثيق بين الكون وما فيه من سنن منتظمة من جهة ، والله المحيط بها كلها ، والخالق لها من جهة أخرى .

والله في العقيدة الإسلامية يتصرف بالقدرة والحياة والعلم . لأن نتائج خلقه وصنعه تدل على أنه خلق يصدر عن عالم بما يخلق ( ألا يعلم من خلق ) محيط بالكون الذي خلقه ، مدرك لما فيه من سنن .

أما إله الفلاسفة فهو علة نهائية ( أو قوة كامنة ) غير عاقلة ، ولا مدركة افترضوا وجودها في الأشياء وهي نفسها في حاجة إلى تفسير وتعليق ما دامت غير محيطة ولا مدركة ولا واعية . والله في العقيدة الإسلامية بالنسبة إلى الكون ( خالق ) لأصل وجوده ومقدار لستنه ونظامه ( وخلق كل شيء فقدرها تقديرًا ) وما دام هو الخالق له ، فهو المالك له ، والمتصف به ، والقادر على توسيعه وزيادته ، وعلى إبادته وإفنائه ، وما دام هو الموجد لستنه وقوانينه فهو كذلك الحاكم ببقائه كذلك ، واستمراره ، والقادر على إلغائه وتبدلاته ( له الخلق والأمر ) .

فكل خصائص الكائنات وجميع سنن الكون ونوماميه وقوانينه ليست إلا مخلوقة مقدرة . والله مسيطر عليها . وليس هو جزءا منها ، وليس هو سببا من جملة الأسباب ، ولا علة من العلل . فالأسباب والعلل ، والقوانين والنوماميس كلها مخلوقة خاضعة ، فهي من خلقه وتقديره .

والكون منظم لا فوضى ، ولكن انتظامه مرتبط بإرادة الله وقدرته ، واستمرار هذا النظام منوط كذلك بمشيئته العليا .

إن كل تعليل لحوادث الطبيعة بقانونها تعليل ناقص . لأن القانون واقع يحتاج إلى تعليل ، وليس القانون موجودا للحادثة من العدم . وكل افتراض لقوة كامنة أو خفية إن صحت فهو ناقص يحتاج إلى تعليل هذه القوة الكامنة غير الوعية ولا العاقلة .

ولذلك كان الأعيان بالله الخالق متمماً ومكملاً لنظرتنا إلى الكون والطبيعة وما فيها من حركة وتطور . ومن سنن وقوانين ، فهي محتاجة إلى وجوده ، مفتقرة إلى استمرار إمداده وعنايته مؤمرة في مسيرها وكيانها بأمره . فالكون كله بجاذبته وستنه منقاد لمشيئته وهو ملك له ، وعليه انبسط سلطانه<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ومن هنا يتبيّن أن « التوحيد » حقيقة فطرية لا سبيل إلى تجاوزها بالتلعّد أو بالإنكار .

والعقيدة في الله عنصر ثابت في النفس البشرية ، قائم في صميم الفطرة يهدى البشرية إلى خالقها . هذه العقيدة لم تتطور كما يزعم أصحاب المذاهب الفلسفية من عبادة الآب وعبادة الطوطم وعبادة الوثن إلى التوحيد . وإنما العكس هو الذي كان في الحقيقة . فقد بدأ العالم موحداً . وببدأ الإنسان موحداً ثم انحرف عن العقيدة الصحيحة وليس صحيحاً في وقائع التاريخ أنه مرت على البشرية مجموعة من العقائد الوثنية انتهت إلى التوحيد . وإنما الثابت من التاريخ أن البشرية مرت في دورات متواترة من الأعيان والإلحاد والتوحيد ، والتلعّد والتجريد والتجسيم .

أما نزعة الإلحاد التي يشهدها العصر فإنها تطور طبيعي بالنسبة للتحديات التي واجهت الحضارة والنهضة نتيجة مفاهيم مضطربة عن مضمون الدين الصحيح . هذه المفاهيم هي التي خلقت ذلك التناقض بين العلم والدين ، وبين التوحيد والوثنية .

وقد جاءت الدعوة الحادة إلى إنكار الدين وعزله عن الفكر الغربي نتيجة هذه الخصومة العنيفة التي وقعت بين العلماء التجربيين ، وبين الكنيسة الغربية ، وكان من نتيجتها ظهور الفلسفة في محاولة وضع منهج عقائدي يعني عن الدين في البيئة الغربية .

---

(١) عن كتاب نظام الإسلام ( العقيدة والعبادة ) للدكتور محمد المبارك .

ومن هنا نجد ذلك التحدي الواضح في مختلف النظريات التي راجت في السنوات المائة الأخيرة ، فهي جيئا تشجب الدين سواء أكانت نظرية في الاقتصاد أو في النفس أو في الاجتماع أو في السياسة . وهي لا تعنى بالطبع ( الدين ) بمفهومه العام أو مفهومه الأصيل ، ولكنها تعنى « الدين » بمفهومه الذي واجهته .

ومن هنا فإن انسحاب هذه النظريات على الدين بعامة ، وعلى الإسلام بخاصة فيه تجوز كبير ، وفيه مغالطة وتمويه بالغان ، وإنما يراد بذلك استخدام هذه المادة لإثارة الشبهات .

ومن الحق أن يقال إن الغرور قد ركب الكثرين على أثر الكشف العلمية مما سوغ لهم تاليه العقل ، أو إنكار كل مالم يصل العلم فيه إلى رأي وكان من أخطر السهام المسومة التي رمى بها البعض : إنكار العالم الغيبي « الميتافيزيقا » .

ولكن العلم لم يلبث أن تنازل عن غلوائه ، وخفض من كبرياته ، وعدليؤ من بالقوة الخفية على النحو الذي سجله العلماء في السنوات الأخيرة ، وخاصة بعد انفلاق الذرة ، وما تقرر من أن العالم كله مشتق من النور . والنور حقيقة غيبية لا سبيل إلى اخضاعها للمختبرات والمجاهر والأنابيق .

غير أن الفلسفة لم تلبث أن حلت محل العلم في دراسة الغيبيات ، وأنها قامت أساسا على الأساس المادي الذي لا يعترف إلا بالمحسوس والمرئي . وبذلك عجزت عن أن تقول كلمة نهاية وبقي من وراء الفلسفة أصحاب القوى المدama الداعون إلى تدمير العالم والسيطرة عليه .

إن هدف النزعة المادية الفلسفية التي هي ليست في الحق علما ، إنما يستغلها اليوم أعداء الإنسانية في دعواتهم المدama المدمرة ، وذلك لإخراج أجيال منهاارة مستسلمة مستعبدة للأوهام ، فاقدة لشخصيتها وجودها ومقدساتها .

ومن هنا يجيء الخطر في القول بأنه لا يوجد عالم وراء هذا العالم . ومن شأن ذلك أن يؤدي إلى إنكار الله والوحى والنبوة والقرآن والبعث بعد الموت والجزاء الآخر .

ومن هنا فإن المعرفة الأصيلة إنما تقوم على أساس تكوين الإنسان نفسه

(روحاً ومادة) : وهي المعرفة العقلية والمعرفة المستمدّة من الوحي والبصيرة .

ولا شك أن العلم سلاح من أسلحة المعرفة . ولكنّه ليس سلاحها الوحيد .  
ومن الخطأ القول بأنه الوسيلة الوحيدة للمعرفة ، وأن ما عداه ليس شيئاً .

يقول جيمس جنتر (العالم الفلكي الكبير) بعد دراسة علمية استمرت  
خمسين عاماً : « إن مشاكل العلم الكبرى لا يحلّها إلا وجود الله » .

ويقول سومرست موم : إن الغرب قد نبذ اليوم إلهه وأمن بإلهه جديد هو  
العلم . ولكن العلم كائن متقلب فهو ينفي اليوم ما أثبته بالأمس ؛ ويثبت غداً ما  
نفاه اليوم . لذلك نجد عباده في قلق دائم لا يستقرّون .

\*\*\*

ولا شك أن القول بأن الدين يلغى العلم أو العكس إنما هو خطأ . ويرى  
الدكتور عماد الدين خليل : أن هذا هو الشرك الذي تنصبه القوى الاستعمارية .  
فالخطر في قبول دين يرفض العلم أو قبول علم يرفض الدين .

أما العلم فهو طاقة من طاقات الإنسان .

وأما الدين فهو منهج ، منهجه كامل للحياة البشرية يسعى إلى تنظيم علاقات  
الإنسان ، ليس بالطبيعة فحسب . بل كل ماله علاقة به . (النفس . الأسرة .  
المجتمع . الأمم والشعوب . الطبيعة . الأشياء ) .

والعلاقة تتشقّ من إيمان وإدراك بالله سبحانه وتعالى ، والتزام مسؤّول  
لمنهجه تعالى . العلم علاقة واحدة من مجموعة علاقات جاء الإسلام لكي ينظمها  
ضمن نظام كامل قوامه تصور كامل لوضع الإنسان في الكون . ومن ثم فليس  
للعلم أن يكون منهجاً أو ديناً للإنسان لأن الجزء لا يستشرف الكل . وأن علاقة  
واحدة لا تستطيع أن تحدد شكل ومصير علاقتين أخرى .

يستطيع العلم أن يضع منهجاً في التعامل مع الطبيعة والأشياء . ولكن ليس  
مع الناس والغيب والأمم والشعوب .

إن العلم لم يستطع حتى الآن أن يضع منهاجاً للتعامل مع الطبيعة نفسها .  
وإنه لم يستطع السيطرة على معطياته ، وإلزامها باسعادة الناس فحسب .

إن العلم إذا لم تحده أخلاقيات ومثل ومعالم توجه العاملين في حقله ،  
والساعين إلى اكتشاف عوالمه سيغدوا طريقاً إلى ببرية العصور الأولى .

إن نتائج العلم تخضع اليوم لسيطرة الساسة والقادة العسكريين الذين  
تحكمهم الميكافيلية وهذا التطور العلمي ليست له علاقة بتطور عقل الإنسان  
وروحه .

( ٦ )

وما يقوله العلامة كرسي مورييسون رئيس أكاديمية العلوم في نيويورك ، قد  
يلقى أصواتاً كاشفة على موقف العلم من الدين :

إن تحطيم ذرة (التون) التي كانت أصغر قالب في بناء الكون إلى مجموعة  
نجوم مكونة من جرم مذنب والكترونات طائرة . قد فتح مجالاً لتبدل فكرتنا في  
الكون والحقيقة تبديلاً جوهرياً . ولم يعد التناسق الميت للذرارات الجامدة يربط  
تصورنا بما هو مادي . وأن المعرفة الجديدة التي كشف عنها العلم تندع مجالاً  
لوجود « مدبر جبار » وراء ظواهر الطبيعة .

\*\*\*

إن الاكتشافات الحديثة قد بعثت النتائج التي وصل إليها فلاسفة . والتي  
كانت قد حجبتها تماماً نظريات (دارون) إن وجود الخالق تدل عليه منظمات لا  
نهاية لها تكون الحياة بدونها مستحيلة . إن وجود الإنسان على ظهر الأرض ،  
والمظاهر الفاخرة لذاته . إنما هي جزء من برنامج ينفذه باريء الكون .

إن العقل لا يمكن أن يستقل بمعرفة الله ، ولا أن يهتدى إليه إلا إذا صحبه في  
تلك الغاية قلب . اهـ .

\*\*\*

ونحن حين نورد هذه الآراء أ نحاول أن نستشهد بها على وجود الله تبارك وتعالى ، ولكننا نقدمها تكذيبا للقائلين بأن العلم ما زال ماديا . ينكر الغيب . ونقول : إن العلم قد تحول عن نظرته القدية .

أما دعوة المادية والإلحاد ، وإنكار الغيب . وما وراء الغيب من بعث وجزاء . فإنما هم الفلاسفة أصحاب المذاهب الهدامة التي ترمي إلى تدمير مقومات الأمم .

ونستطيع أن نقول في هذا المجال الذي فتحه رجال العلم نحو الغيب : إن الإسلام هو دين الفطرة ، والفطرة ليست عقلا صرفا ولا عاطفة محضا . وإنما هي مزيج من العقل والعاطفة . إذا التقينا . تلك هي الفطرة مركزة في النفس البشرية ( فطرت الله التي فطر الناس عليها ) .

## المقدمة الثانية الإسلام والدين

إن الهجوم على الأديان بصفة عامة ، والإسلام بصفة خاصة . هي ظاهرة واضحة من ظواهر التحديات العصرية التي تواجه الأمم والشعوب . إن هناك اتهامات خطيرة توجه إلى الدين ، فهو في شبهاتهم لم ينزل من السماء ، وإنما أوجده الإنسان نفسه ، أو هو مخدر خادع لإرضاء الضعفاء بسيطرة الأقوياء . أو أنه بدأ وثنياً ، ثم تحول إلى التوحيد ، أو قولهم إن هناك شعوبًا لم تعرف التدين .

والحق أن الاتهامات الموجهة إلى الدين . إنما جاءت في ظل تحديات نفسية وإجتماعية ، واجهت المجتمعات الغربية ، ولم تكن خالصة أو محمرة في تقدير هذه الحقيقة التاريخية الإنسانية الخطيرة . فمنذ فجر البشرية تطلع الإنسان إلى الله الخالق . يلتمس تلك الرابطة بين صانع الأكون و الخالق .

بين الواحد الأحد وبين الإنسان : سيد الموجودات ، خليفة الله في الأرض ، ومنفذ إرادته ، وحامل أمانة المسؤولية .

ومنذ خلق الله آدم ( قبضة من التراب ، ونفحة من الروح ) وعلمه الأسماء كلها ، أصبح هذا الإنسان والنبي في نفس الوقت . حامل رسالة التوحيد إلى البشرية .

وكذلك كان « الدين ظاهرة اجتماعية » أصيلة رافقت البشرية منذ أول نشأتها . فلم تخل جماعة من دين ، وكان التوحيد هو منطلق العقيدة ، ثم لم يلبث

الإنسان أن انحرف عنه ، وعبد الأوثان ، وتواترت الرسالات السماوية . لتخريجه من الظلمات إلى النور .

فالحقيقة الأولى هي التوحيد وليس الوثنية . والتوحيد هو عبارة الله الحق ، وليس عبادة الأصنام . وقد تأكّدت هذه الحقيقة في آيات القرآن الكريم ، وكشفت عنها كثير من المخترقيات والأبحاث الأنثروبولوجية . بحيث لم تعد لتلك الآراء التي ردها بعض خصوم الأديان نصيب من حق أو صدق .

فقد بطل ما ادعاه هؤلاء بتدرج البشر من معتقد قوامه السحر والكهانة والتنجيم والتهائم والطقوس إلى عقيدة التوحيد . ذلك أن الإنسان بدأ موحداً ، وأدم عليه السلام أول من حمل رسالة التوحيد إلى الناس . أما السحر والكهانة والتنجيم والتهائم . فتلك إثماً تمثل تحولات الإنسان من التوحيد إلى الوثنية تحت تأثير الانحراف عن الدين الحق .

( ٢ )

لا شك أن الدين هو إحدى ضرورات الإنسانية ، حتى ليقول «بلوتارك» المؤرخ الروماني : من الممكن أن تجد مدنًا بلا أسوار ، وبلا ملوك ، وبلا ثروة ، وبلا أداب ، وبلا مسارح .

ولكن لم ير إنسان قط مدينة بلا دين ، أو لا تمارس العبادة . فالدين طابع الإنسان .

«Man is incurably religiousa

ويقول اللواء طه الهاشمي : «الدين مؤسسة إجتماعية لا تستغني عنها أية جماعة بشرية منها كانت بدائية ، وفكرة الدين متدرجة بالإنسان منذ أول نشاته . وليس بين المؤسسات الاجتماعية مؤسسة تضاهي سلطان الدين في سيطرته على الأفراد ، وزجرهم ، وكبح جماح غرائزهم سواء أكان الفرد بدائياً أو متمندناً» .

وقد أقرت الأديان السماوية المنزلة ثلاثة قواعد أساسية : التوحيد : (وحدة

الله ) ( إلغاء عبادة الأصنام ) ، ( الاهتداء إلى حقيقة وجود الله عن طريق التأمل وال بصيرة ) .

ويقول الدكتور « عمر فروخ » : إن الأديان السماوية قد جاءت لترقية الإنسان من التجسيد المادي للقوى الطبيعية إلى التجريد الروحي للمدارك الإنسانية .

فقد كان إهتمام الإنسان القديم يكاد يقتصر في الحياة الدينية إلى التطلع إلى الغيب . وقد وجهت الأديان السماوية اهتمام الإنسان المؤمن إلى الجانب الاجتماعي الذي يدور على نفع الناس بعضهم البعض . والتأكيد على الجانب الأخلاقي ، لأنه أساس الصلة بين الأفراد ، وأساس المجتمع السليم ، والسلوك العاقل في الحياة لاستقرار الصلات بين الجماعات ، وتنشئة أجيال صالحة للعيش في مجتمعات متغيرة على الألفة والمحبة ، والتأكيد على نظام متساكم من العبادات والمعاملات يكون نطاقاً حول المجتمع ، وزاجراً عن الهجوم على المجتمع .

فقد حاولت الأديان السماوية أن تنقل الإنسان والمجتمع الذي يعيش فيه من الفوضى إلى النظام ، ومن الاضطراب إلى الاستقرار ، ومن التغالب إلى التعاون ، ومن الخيال النظري إلى الواقع العملي ، ومن الخرافات إلى الحقيقة .

وليس كتاب العرب والمسلمين وحدهم ، هم الذين يعترفون بالحقيقة الدينية ، ولكن كثيراً من منصفي كتاب الغرب يرون ذلك .

يقول ( أرنولد توينيبي ) في كتابه : « العادة والتغيير » : التدين جزء من الطبيعة البشرية ، والإنسان لا يستطيع أن يعيش بغير دين من نوع ما . فقد استطاعت الأديان أن تعلم الإنسان أنه ليس حشرة اجتماعية ، ولكنه إنسان ذو كرامة ، وإدراك و اختيار .

أما الأيديولوجيات الجديدة فإنها لا تستطيع أن تعطيه هذه الحقيقة ، لأنها لا تستطيع أن تتحقق له الانعتاق الروحي الذي منحته إياه الأديان .

لقد وجدت الأديان لتحرير الإنسان من آسار المجتمع ، وتضعه مباشرة أمام مسئoliاته ، وقد استطاعت أن تمنح معتقداتها هداية لا تستطيع أن تخاريها فيها

الأيدلوجيات الحديثة .

لقد منحته الاطمئنان والمساعدة والتوجيه والمثل الأعلى الخلق بالطموح ، ومنحته الراحة النفسية ، وحررته من سجون المجتمع .

ومن الحق أنه لا غنى للإنسان عن الدين ، ولن تستطيع الأيدلوجيات أن تخل محل الدين ، لأنها تمنحنا التعصب والتباغض بدلاً من المحبة والتعاون ، إنها قد تمنحنا لقمة الخبز ، ولكنها تسلينا الطمأنينة والتحرر الروحي .

إن نقطة ضعف الأيدلوجيات هي منافستها للأديان العليا على إكتساب ولاء الجماهير . وهذا معناه العودة إلى « عبادة الإنسان » وبعد أن حررته الأديان من عبودية المجتمع وعبودية الفرد ليتجه إلى الله وحده ، عاد الإنسان إلى سجن المجتمع ، وبعد أن كان في علاقة مباشرة مع الحقيقة الخالدة عاد إلى ديككتاتورية العصور البائدة ، فتتضاءل ليصبح غلة اجتماعية في مجتمع النمل .

ويرى كثيرون مثل ما يرى ( تويني ) : « يرون حاجة البشرية دائمةً إلى دين ، وأن الدين مؤسسة اجتماعية لا يستغني عنها أي مجتمع بشري ، وأن فكرة الدين متأصلة في نفوس البشر بحيث لم يقم مجتمع بشري في العالم ، إلا وهو مشبع بفكرة الدين » .

يقول ( ماكس مولر ) : « إن الدين قوة من قوى النفس ، وخاصة من خواصها . وأن فكرة التبعد من الغرائز البشرية التي فطر عليها الإنسان منذ نشأته الأولى . وقد بدأ لل المؤرخين المحققيين أن جميع الأقوام المتحضررة والبدوية كانت تؤمن بقوة عليا وتعبدتها » .

ويقول ( بنiamin كونستان ) : « إن الدين من العوامل التي سيطرت على الشر ، وإن التجسس الديني من الخواص الالزمة لطبياعنا الراسخة . ومن المستحيل أن نتصور ماهية الإنسان دون أن تبادر إلى ذهننا فكرة ( الدين ) » .

وعلماء الاجتماع يؤدون بأن الدين من أهم القواعد التي قام عليها بناء المجتمع البشري .

ويقول «تايلور»<sup>(١)</sup> : إن الشعوب البدائية منها انحط إدراكمها . فإن لها شكلاً من دين ، وقصدًا بالدين : ( الاعتقاد بإله أعلى ، وبالحساب بعد الموت ) .

ويقول «سو ندر بلوم»<sup>(٢)</sup> : لم نظر في أي مكان على قبيلة أو شعب ليس له طقوس مقدسة ، أو أنه لم يؤمّن بكتائنات علية ، إن الذين ادعوا بوجود شعوب وقبائل لا تدين بدين ، إنما استندوا في دعواهم إلى ملاحظات غير صحيحة .

ويقر علماء الاجتماع المحدثون : عدم جواز وجود مؤسسة تستند إلى الكذب ، والزيف . وأن تستمر وتتدوم وقتاً طويلاً ، وأن تظل على حيوية عظمى ، وعندهم أن الأديان تستند إلى الطبيعة حتى . ولو لا ذلك لا اعترضت سببها مقاومة قاهرة يتعدّر التغلب عليها .

وقالوا إن الدين استجابة لبعض الحاجات الإنسانية الثابتة ، وأن في العقل البشري ميلاً إلى التوحيد فهو يطلب دائمًا الوحدة وراء التنوع<sup>(٣)</sup> .

ويقول «أرنست رينان» في كتابه «تاريخ الأديان» : «من الممكن أن يضمحل ويختلاشى كل شيء نحبه ، وكل شيء نعده من ملاذ الحياة نعيشه . ومن الممكن أن تبطل حرية استعمال العقل والعلم والصناعة ، ولكن يستحيل أن ينمحى التدين أو يختلاشى . بل سيقى أبد الآباد حجة قاطعة على بطلان المذهب المادي الذي يود أن يحصر الفكر الإنساني في الضيق الديني للحياة الطبيعية » .

ويقول ( ت . س . اليوت ) في كتابه ( آراء و ملاحظات عن الثقافة ) : إن الأديان أساس الثقافة وإن كل ثقافة مشتركة بين الناس تتبع من عقائدهم الدينية . فالملسيحية هي الأساس الأول للثقافة الأوروبية بقدر ما كان تغلب الهندوسية على الهند ، العامل الأول الذي أضفى على الثقافة الهندية خصائصها التي تمتاز بها . ويقول : وكذلك الإسلام بالنسبة للعرب والمسلمين .

وليس الدين هو الإيمان الفردي والعلاقة الخاصة بين الله والإنسان ، ولكن

(١) كتابه : الحضارة البدائية

(٢) كتابه : مختصر تاريخ الأديان

(٣) هامilton جب .

هذا جانب منه . أما الجانب الآخر فهو جانب العلاقة بين الإنسان والناس .  
ويتصل بالخلق والتربية والمعاملات والشريعة .

ومن هنا تعرف أن كل ما يوجه إلى الدين من اتهامات و شبكات إنما هو :  
أولاً - موجه إلى تصور الدين في بيئة ما . وليس إلى الدين الحق المنزلي ، ولا  
إلى كل الأديان السماوية .

ثانياً - إن هذه الحملة لها هدف بعيد المدى ، هو إزاحة الدين من أجل إذاعة  
الإباحة والإلحاد ، والقضاء على مؤسسة الدين في الغرب من أجل تغليب  
الإمبراطورية الصهيونية الإسرائيلية على المسيحية على السواء .

### ( ٣ )

يقول الدكتور « محمد عبد الله دراز » : إنه من المفارقات العجيبة أن يكون  
ازدياد العلم ، ونمو المعرفة سبباً في نموغرizia الدينية على طلب الغيب  
المجهول . وكلنا لو تأملنا لتحققتنا صحة هذه المفارقة ، ولعرفنا أن تقدمنا الحديث  
في العلوم يقربنا حقيقة من الاعتراف بجهالتنا . والإقرار بأن مثل ما نعلمه من  
الكون من جانب ما نجهله منه كمثل قطرة واحدة في محيط خضم عميق .

ذلك أن كل باب جديد يفتحه العلم من دلائل عظمة الكون ، وامتداده  
ينفتح معه أفق أوسع للسؤال عما يتصل بهذا الميدان الجديد من المشاكل الكثيرة  
الغامضة .

كان اتساع نطاق المعلومات هو نفسه اتساعاً لنطاق المجهولات ، لأن محيط  
كل دائرة جديدة يماس الحديث بباطنه وظاهره ، فلا يسع العقل إلا التسليم بأن  
وراء كل مرحلة يقطعها في عالم الشهادة مراحل أخرى في عالم الغيب . وصدق  
القرآن ( وما أوتيتكم من العلم إلا قليلاً ) .

وبعد أن وقف التحليل دهراً طويلاً عند الذرة Atome على أنها الحد  
الأدنى الذي لا يقبل الانقسام أو الفناء ، والذي يحتفظ بكليته وخصائصه تحت تأثير  
كل القوى الطبيعية ، وفي أثناء جميع التفاعلات الكيميائية أصبحت اليوم هذه الذرة

نفسها عالماً معتقداً . مركباً من نواة جامدة ، وغلاف يدور كما تدور السيارات حول الشمس ، وتبيّن أن هذا الغلاف الذي هو جزء من تركيبها ما هو إلا شحنة كهربائية سالبة مجردة من كل حامل مادي ، وأنه يمكن فصله عنها بقوة إشعاعية ، أو بتشحن هائل .

« النواة نفسها » التي كانت تعد إلى عهد قريب متماثلة الأجزاء . أعني ذات قوة إيجابية فحسب ، قد ظهرت الآن مركبة بدورها من نوعين من الكهرباء : موجب وسالب .

وثبت أنه من الممكن تحطيمها ، وفصل أجزائها . وأن القوة الإشعاعية المائلة التي تستنبط من هذا التحطيم يمكن استخدامها في إصلاح الكون وتعميره أو في إفساده وتدميره .

وهكذا تخلع الطبيعة ثوبها المستعار ، وتنكشف المادة عن أصلها الأصيل ، فإذا هي ( طاقة ) أي قوة مجردة ، يلزم البحث عن مصدرها خارج ذلك الهيكل المادي المحطم .

وهكذا يقرب عالم المادة رويداً رويداً من عالم المجردات . ويقاد يتصل عالم الشهادة بعالم الغيب من جهة خده الأدنى ، كما يتصل به من جهة خدة الأعلى ، وهو غيب يؤمّن به العلم وإن لم يره ، لأنّه يحسُّثره ويلمس خطره .

أجل أصبح العلم يؤمّن من اليوم بأن في الوجود قوى لا ينالها الحس المجرد ، ولا الحس المجهز بأقوى المجاهر المزود بأدق المقاييس والموازين . أصبح يؤمّن بأن التجربة الحسية المباشرة ، ليست هي المعيار الوحيد للتوحيد . وهكذا وضع بيده اللبنة الأولى في القاعدة التي تقوم عليها ( الأديان ) .

ويقول « سينس » عن المجهول : إنه تلك القوة التي لا تخضع لشيء من العقول ، بل هي مبدأ كل معقول . وهي المنبع الذي يفيض عنه كل شيء في الوجود . أليس هذا المجهول هو بعينه موضع الديانات ؟ . وقال ليتريره : إنه حين يبحث في العلوم الواقعية رأى نفسه محظياً من كل جانب ببحر لجى من الأسرار الغامضة ، وهو لا يملك سفينته يخوض بها بجته ، وليس معه إبرة يتعرف بها وجهه . سفره .

ومن هنا فالدين هو قوة الفطرة الغلابة ، القائمة على نزعة الإيمان بالغيب ، والتطبيع إليه من ناحية طرفه : الماضي والآتي . وهكذا سقطت نظرية الإنكار المادي لما وراء الحس .

يقول الدكتور دراز في كتابه القيم عن ( الدين ) : ليس هناك قوة أخرى على وجه الأرض تكافئ قوة التدين أو تداينها في كفالة احترام القانون ، وضمان تماسك المجتمع ، واستقرار نظامه .

والعلم سلاح ذو حدين يصلح للهدم والتدمير ، كما يصلح للبناء والتعمير ، ولا بد لحسن استخدامه من رقيب أخلاقي يوجهه خير الإنسانية ، وعمارة الأرض ، لا إلى نشر الفساد والشر . ذلك هو العقيدة والإيمان .

من أجل ذلك كان التدين خير ضمان لقيام التعامل بين الناس على قوانين العدالة والنصفة ، وكان لذلك ضرورة إجتماعية ، كما هو فطرة إنسانية . وقد نشأ الدينحقيقة أولى زمانية تقترب بظهور الإنسان على هذا الكوكب ، ومن هنا خطأ القول بأن الدين بدأ في صورة الخرافة والوثنية ، وأن الإنسان أخذ يترقى في دينه على مدى الأجيال . ( وهي آراء سبنسر وتيلور وفريزر ودور كايم ) .

إن هناك نظرية أخرى قال بها بعض الباحثين إن عقيدة الحالى الأعظم هي أقدم ديانة ظهرت في البشر مستدلاً بأنها لم تنقل عنها أمم من الأمم في القديم والحديث . فتكون الوثنيات إن هي إلا أعراض طارئة ، أو أمراض متطفلة بجانب هذه العقيدة العالمية الخالدة .

ويقول : إن نظرية فطرة التوحيد وأصالته قد انتصر لها جمهور من علماء الأجناس ، وعلماء الإنسان ، وعلماء النفس . ومن أشهر مشاهيرهم :

● (لانج) الذي أثبت وجود عقيدة الإله الأعلى عند القبائل الهمجية في استراليا وإفريقيا وأمريكا .

● (شريدر) الذي أثبتتها عند الأجناس الآرية القديمة .

● (بروكمان) الذي وجدتها عند الساميين قبل الإسلام .

- (الرواه ، وكاترخام) اللذان وجداها عند أفرام أوساط إفريقيا .
- (شميدت) وجدها عند الأفرام وعند سكان استراليا الجنوبية الشرقية . وقد أشار شميدت إلى أن فكرة الإله الأعظم توجد عند جميع الشعوب الذين يعودون من أقدم الأجناس البشرية .

وقال الدكتور (دراز) : إن الرشد والضلال في الفكرة الدينية ليسا ظاهرتين متعاقبتين فقط صعوداً وهبوطاً . بل هما ظاهرتان متعاشرتان موزعتان في كل أمة وجيل .

وقد اتفق مؤرخوا الأديان على أن أشد الشعوب همجية ووثنية لم ينفك عن الاعتقاد بإله خالق هو رب الأرباب . ( وما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلقو ) . وبدأوا على الحق ، ثم جاء الانحراف والاختلاف عرضاً طارئاً . « كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه ، أو ينصرانه ، أو يمجسانه » والكتب السماوية متفقة على أن الجماعة الإنسانية الأولى لم تترك شأنها تستلهم غرائزها وحدها . بغير مرشد ، ومذكر بل تعهدتها السماء بنور الوحي من أول يوم ، فكان أبو البشر : هو أول الأفذاذ الملهمين ، وأول المؤمنين الموحدين .

ولا شك أن وسائل العلم البشري عاجزة عن تحديد نقطة البدء الحقيقي للدين ، وكل ما كتب في ذلك هو افتراضات . ويقول ( سلمون رينال ) : إنه لا توجد أماراة واحدة تدل على أن فكرة الدين ستزول من الأرض قبل أن يزول الإنسان ، وإنه ستبقى في الكون دائمًا أسرار ومجاهيل ، وإن العلم لن يتحقق أبداً مهمته على وجه الكمال . ويقول العلامة ( محمد فريد وجدي ) : نعم : يستحيل أن تتلاشى فكرة التدين ، لأنها أرقى ميول النفس وأكرم عواطفها ، ففطرة الدين تلاحت الإنسان ما دام ذا عقل يعقل به الجمال والقبح ، وستزداد فيه هذه الفطرة وتعمق على نسبة علومداركه ، وغلو معارفه .

ويرى كثير من المؤرخين والباحثين أن الأخطرار التي المت بالعالم المعاصر . إنما جاءت نتيجة نظرة الإلحاد والإباحة التي أخذت تسسيطر على البشرية في الأجيال الأخيرة .

(فروبرت مليكان) العالم الطبيعي الكبير : يرى أن أهم أمر في هذه الحياة هو الإيمان بحقيقة المعنويات وقيم الأخلاق .

ويقول : لقد كان زوال هذا الإيمان سبباً للحرب العامة . فإذا لم تجتهد البشرية الآن لاكتسابه وتقويته ، فلن يبقى للعلم قيمة . بل يبقى نكبة على البشرية .

وقد أشار القائد بيtan إلى هذا المعنى في بيانه الذي وجهه إلى الأمة الفرنسية على أثر هزيمتها ١٩٤٠ . حين قال : إنني أدعوكم أول شيء إلى نهوض أخلاقي .

ويقول القائد العالمي مونتجمري : « إن أهم عوامل الانتصار في الحرب هو العامل الأخلاقي . ولا يمكن لقائد أن يدفع جنوده إلىبذل أقصى جهودهم في العمل إلا عن هذا الطريق ، إن خطر الانحطاط الخلفي في أفراد الجيش أعظم من خطر العدو . ولذلك لا نستطيع أن ننتصر في معركة . إلا إذا انتصرا على أنفسنا قبل كل شيء . ويقول الدكتور (مونتجمري وات) في كتابه (الإسلام والحضارة) : « لقد كان الدين على مر العصور هو : جوهر الوجود أو روح العالم ، وكما يتهاوى جسد الإنسان بعد خروج الروح منه ، فإن العالم ينهار إذا ما زال الدين منه . أي أن العلاقة بين الدين والوجود خالدة خلود العلاقة بين الجوهر والعرض » . ويجمع العلماء على أن أهمية الدين في بناء المجتمعات . إنما يرجع إلى قدرته على إقامة التعاون بين أعضائه ، حيث يتم هذا التعاون بقانون ينظم علاقاته ، ويحدد واجباته وحقوقه . وأن الدين يعمل على تهذيب السلوك وتصحيحه ، وتطبيق العدل ، ومقاومة الفوضى والفساد . كما أنه يربط بين قلوب معتقداته برباط المحبة والتراحم . وهو رباط لا يعدله رباط آخر من الجنس أو اللغة أو الجوار . وليس على وجه الدين قوة تكافئ قوة التدين . أو تدانيها في كفالة إحترام القانون ، وضمان تماسك المجتمع ، واستقرار نظامه ، والثبات أسباب الراحة والطمأنينة فيه<sup>(١)</sup> .

---

(١) راجع الدكتور محمد عبد الله دراز في كتابه « الدين » .

## الفصيحة الدائمة الإِسْلَامُ وَالتَّوْحِيدُ

(١)

ان هناك تركيزاً كبيراً ومستمراً وبعيد المدى على الإسلام، وإثارة الشبهات حوله من حيث القول بأنه مضاد للعصر، وبأنه دين صحراوي، أو أنه أدى دوراً تاريخياً وانتهى، إلى عشرات من الاتهامات البالغة الظلم لحقيقة الإسلام.

وإن من حق الإسلام علينا أن ننظر إلى مصادر هذه الحملات ، وهذه الشبهات أساساً قبل أن ننظر إلى مادتها وموضوعها ، فإذا كانت إنما هي بحث علمي أو منهجي يراد به الفهم وتقرير الواقع نظرنا فيه وأولينا الاهتمام ، أما إذا كان صادراً عن تعصب ديني أو خصومة سياسية . فإن الأمر فيه يكون واضح الغرض ، ظاهر البطلان . إن الحملات التي توجه للإسلام ، إنما توجه من جهات الاستعمار والتبيير والتغريب ، ودعاة المذاهب المادية ، وأصحاب المطامع السياسية في السيطرة . ومن هنا فإن آراءهم ليست علمية أساساً ولو غلبت في ثواب ذات مظهر علمي زائف . هذا فضلاً عن خطأ انسحاب النظرة الفلسفية أو العلمية الغربية للدين ، كما يراه أهل في الغرب ، انسحاب هذه النظرة على الإسلام بعد مجافاة للحقيقة والواقع .

ذلك للاختلاف الجذري البعيد المدى بين واقع الإسلام وواقع هذه الأديان بالرغم من وحدة مصادرها الأولى .

ويختلف مفهوم الدين: بين الفكر الإسلامي، والفكر الغربي من جهات

كثيرة. وذلك لاختلاف العوامل التاريخية لكل من المفكرين.

والتعريف الذي وضعه الفكر الغربي للدين لا يمكن أن ينطبق على الإسلام، ورجل الدين في الفرنسية يوصف بأنه Roliguieu

ومعنى هذا الوصف أنه لا يصلح لفهم أمور المعاش بسبب انقطاعه عن صحبة الناس. وفي الغالب أن هذا الاصطلاح يعني الزاهد المنقطع في الأديرة.

والفكر الإسلامي لا يعترف أساساً بكلمة رجل دين، وليس في الإسلام طبقة كهنوتية، ولا مراسم معينة تفرض نفوذها على العلاقة بين الله والإنسان.

وكل مسلم من حقه أن يعرف أصول الدين، والمتخصصون في هذه الدراسات هم «علماء الدين». لأن رجال الدين بحسبائهم قادرون على بحث دقائق أمور العقائد أو الشرائع أو الأخلاق . وهي المقومات الأساسية للإسلام .

والإسلام ليس ديناً يمعنى «اللاهوت» في الاصطلاح الغربي فحسب. فهو دين ونظام مجتمع ، ومنهج كامل للحياة الإنسانية .

ولم يقف الإسلام أمام الحضارة والعلم والمدنية معارضًا أو مناهضاً . بل كان هو باعثاً هذه الانطلاقة العلمية التي انتهت بإبداع المسلمين للمنهج العلمي التجريبي .

فالحضارة الإسلامية تتبع أساساً من مفاهيم الإسلام ، ولا تفصل عنه . ولذلك فإنه لم يحدث أي صراع بين المفاهيم الإسلامية ، وبين كشوف العلم وتطورات الحضارة . وكل الكشوف العلمية ، وفي مقدمتها المنهج التجريبي . إنما قامت في حضانة الإسلام نفسه ، وبتوجيهه . هذا المنهج التجريبي الذي تسلمه أوروبا من المسلمين ، وأقام على أساسه الحضارة المدنية .

ولم يحدث في تاريخ الإسلام اضطهاد للعلماء أو الفلاسفة أو الباحثين . وكل ما وصف بأنه اضطهاد لم يكن مصدره معارضة حرية الفكر ، وإنما كان نتيجة شيء آخر . ربما كان من أمور الحكم والسياسة ، ولم يضطهد مفكر مسلم واحد نتيجة خلاف في الرأي ، وإنما جاء ذلك بالنسبة لقلة قليلة في مجال التآمر السياسي ، أو الاتصال بدولة أجنبية (راجع وقائع حياة الحلاج والسهير وردي) .

أما بالنسبة للغرب فقد كانت تجربته مع الدين مختلفة أشد الاختلاف. ولذلك فإن نظرته إليه و موقفه منه ، هذا الموقف المتمثل في آراء «نيتشة وماركس وفرويد ودوركايم وسارتر». إنما قد استمد مقوماته من الخلاف بين العلم والكنيسة. أو من مفهوم المسيحية الغربية المختلف اختلافاً جذرياً عن مفهوم المسيحية السماوية المنزلة ، وذلك حين ارتبط الفكر الوثني الإغريقي ، والقانون الروماني بال المسيحية ، وأقام ذلك النتاج الفكري الذي رسم منهج الحياة العقلية والروحية والاجتماعية في أوروبا منذ عصر النهضة إلى اليوم.

ومن هنا كانت نظرة الفكر الأوروبي إلى المسيحية (الغربية) في أوائل النهضة حيث وقفت الكنيسة مع الإقطاع والأمراء . أمام أصوات العلم الذي استمدته أوروبا من مصادرها الإسلامية عن طريق الأندلس ، نتيجة لآراء وأفكار ابن سينا والغزالى وابن رشد. التي اقتبسها مدارس أوروبا المسيحية ، منذ القرن الثاني عشر الميلادي إلى القرن السادس عشر. هذه الأفكار التي أخذت تطورات عميقة في الفلسفة واللاهوت والأخلاق في الفكر الغربي والمسيحي. بالإضافة إلى المنهج التجريبي الإسلامي. مما كان مصدراً أساسياً لقيام الحضارة الحديثة.

وقد بدأ تاريخ الفكر الأوروبي في أوائل القرن الثالث عشر الميلادي مشحوناً بالاصدامات ومظاهر الطغيان التي تكررت في قتل الرجال والنساء ، وإحراق الجثث البشرية والمدن وتخريبها ، وإباحة السلب والنهب ، وقيام محكم التفتيش ، والخلاف بين (الكاثوليك والبروتستانت) مما انتهى إلى مذبح سانت بارتلمي .

من شأن هذا كله وقصته طويلة ، وفصوله دامية ، أن أعطى للدين مفهوماً مظلماً موحساً ظل يعيش في أعماق الفكر الأوروبي ، ويصبح الفكر الغربي كله ، ويسطير بالتحدي على مفكريه .

ومن هنا فإن مفهوم الدين في الفكر الغربي (بشقيه) بدأ من ذلك الوقت مختلفاً أشد الاختلاف عن مفهوم الدين في الفكر الإسلامي .

ومن هنا كان اتجاه الفكر الغربي كنقطة تحول إلى الإيمان بالانسان سيداً للكون ، وبتقديس العقل كبديل عن الإيمان بالله ، ثم كانت نزعات الإلحاد

والعلمانية ودين الطبيعة وعشرات من المذاهب العقائدية، والأيدلوجيات السياسية والاجتماعية، ومحاولة إقامة نظام أخلاقي منفصل عن الدين. وفقد ألغت هذه المعارك والفلسفات والنظارات ظلها على الفكر الإسلامي، منذ بدأ زحف الاستعمار الغربي على العالم الإسلامي، حاملاً معه هذه المفاهيم كجزء من مختلطه في الغزو الثقافي، والتغريب للقضاء على قوة الدين، وأثر الإسلام في النفس العربية الإسلامية، وكصلاح لتركيز السيطرة الغربية وتمكن التفوذ الاستعماري.

ومن خلال معركة الدين نشأت في أوروبا شبهة القول بأن الدين يتعارض مع النظر العقلي، وهي شبهة لها مجالاً حقيقياً، في واقع الفكر الغربي. بينما لا نجد لها أيَّ أثر في حياة الفكر الإسلامي. ومن هنا أيضاً ذاعت الدعوات التي حملها كثير من درسوا هذا الصراع بين الغرب والدين. وهي اتهام الدين بأنه تأخر وأنحطاط. وأن الوسيلة الوحيدة للارتقاء والتقدم. هو الانسلال من الدين، وإبعاده عن مجال الحياة، وإلغاء سيطرته على أي مفهوم من مفاهيم الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية.

وقد ظلت هذه الشبهة تسري كالنار في الهشيم في دعوات بعض الموالين للثقافات الغربية في العالم الإسلامي، وتتصدر بكثير من مناهج الدراسة في الجامعات والصحافة، و المجالات البحث المختلفة.

(٢)

قاعدة الإسلام الأساسية هي: «التوحيد»: القائمة على الاعتقاد بوجود الله الذي لا يتغير بتغيير الزمان والمكان، وهو في هذا يبدو مختلفاً مع عقائد كثيرة، ومن هنا كان عجز المعارضين له عجزاً في الفهم أساساً.

وقد جرت محاولات ضخمة لنقد مفهوم التوحيد في الإسلام، وذاعت دعوات كثيرة حملتها رياح التغريب في محاولة من دعاتها لإحلالها مكان الإسلام في نفوس المسلمين. غير أن هذه الدعوات قد فشلت. وهذه السنان المسمومة المصوبة قد ردت إلى أصحابها.

وفي هذا يقول العالمة: محمد فريد وجدي: «إذا كانت أمة لا تنجع فيها دعوة دينية فهي الأمة الإسلامية لأن دينها أجمع الأديان لمعتقدات البشر. منقحة مذهبة ، تتفق مع العقل والعلم معاً. فهم يؤمنون بجميع رسل الله، وأمروا ألا يفرقوا بين أحد منهم ، ويؤمنون بالكتب كلها ويخترمونها. ومع احترامهم لجميع الكتب فإنه يتعدى على أكبر قوة في الأرض أن تخوّلهم عن دينهم».

\*\*\*

وقد دارت حول الإسلام مباحث كثيرة. وكانت هذه النظريات في هجومها على الأديان تحاول أن تقرن الإسلام بها دون تفرقة أو نظر إلى موقف الإسلام الصحيح من قضيّا العصر والحربيّة والعلم وغيرها. وعلىنا أن نفصل بين هذه الآراء في الدين ، وبين الإسلام ، ذلك لأن هذه النظريات لا تقصد الإسلام ، حيث لم يكن دين أوربا ومفتاح البحث كلّه ، ونقطة الالقاء والاختلاف بين الإسلام ، وبين العقائد المختلفة : أن الإسلام دين ونظام وحياة ، وأنه ليس ديناً تعبدياً لأهوتياً خالصاً . ومن هنا يمكن المقارنة والفصل بينه وبين غيره من عقائد.

ولقد كون الإسلام هذه الأمة فكراً ، قوامه التوحيد الذي هو قوام الإسلام نفسه ، ومن خلال هذا الفكر تكون مزاج المسلمين النفسي والاجتماعي ، وتكونت قيمهم ومفاهيمهم على اختلاف قومياتهم وأوطانهم ، وارتباطهم بالأرض أو بالعرق .

ومن الحق أن يقال إن هناك وحدة فكر تجمع المسلمين على اختلاف أوطانهم وأجناسهم . ومن الحق أن يقال أيضاً إن التفود الاستعماري منذ سيطر على العالم الإسلامي كان يهدف إلى القضاء على هذه الوحدة الفكرية طريقاً للقضاء على الوحدة العامة التي تجمع المسلمين جميعاً .

وتهدف محاولة القضاء على وحدة الفكر: العمل على خلق قيم جديدة وافرة من الفكر الغربي الذي يختلف في أسسه وقيمه عن الفكر الإسلامي ، أو وضع مفاهيم جديدة غربية للقيم الأساسية الإسلامية .

ولكن الفكر الإسلامي كان دائمًا ، انطلاقاً من أصالته ، قادرًا على مواجهة هذه

الحملات والمحاولات . وكان قادراً على النظر في الفكر الواقف، وتقبل ما يتفق مع مناهجه وقيمه ، وامتصاص ما لا يخرجه عن ذاتيه وأصوله وجنوره .

وكذلك لم يستسلم الفكر الإسلامي في الماضي للنظريات الدخيلة أو الفلسفات الواقفة ، ولم يتقبلها تقبلاً من شأنه أن يؤثر في أسسه ومقوماته ، وأماماناً أخطر تجربة مرّ بها الفكر الإسلامي حين اتصل بفلسفات اليونان والفرس والهنود . فقد درسها وانتفع بالجوانب الصالحة والإيجابية منها . وأضافها إلى كيانه ، ولكنه لم يتقبلها تقبلاً كاملاً ، وإنما صاغها داخل بوتقة ، وفي مجريات منهجه القائم على التوحيد ، المستمد من القرآن

ولقد رفض فكرنا الإسلامي أساساً منطق (أرسطو) ، وأعلن على لسان قادته ومصلحيه . أن للإسلام منطقاً مستمداً من القرآن الكريم .

وفي العصر الحديث لم يستسلم الفكر الإسلامي للنظريات الغربية ، لامفاهيمها ولا قيمها ، وقاومها طويلاً . وأعلن وجهة نظره الحالصة . واضحة في مختلف القضايا . وظل جيلاً بعد جيل يواجه هذه النظريات ويكشف عن نظريته الأصيلة في كل قضية ، ويدلي برأيه في كل معضلة ، لا يتوقف عن النظر المنصف . ولا يتقبل كل شيء كما هو .

بل لم يتوقف الفكر الإسلامي عن معارضة كل قيمة تختلف عن مفهوم التوحيد أو منهج القرآن . هذا مع إيقائه على طابعه ومحافظته على سنته ، وتأكيد سماحته المعهودة في الانفتاح على مختلف الثقافات . وأخذه منها وعطائه ، دون أن يخرجه ذلك عن مقوماته .

وقد اعترف كثير من الباحثين . بل وبعض المستشرقين ، اضطروا إلى الاعتراف بالحقيقة التي تمثل واضحة في أن للتفكير الإسلامي ذاتيه الأصيلة ، وطابعاً خالصاً ، وشخصية مميزة . غير متقبلة للانصهار أو الذوبان في أي ثقافة أو فكر آخر .

إن أمانة المفكرين في عصرنا وجيئنا تختتم عليهم أن يعملوا دائمًا على تحرير الفكر الإسلامي من التبعية أو الانصهار في الفكر الغربي ، وهي نفس الأمانة التي حملها رواد الأمانة من قبلهم .

(٣)

حاوالت الفلسفات المعاصرة أن تهاجم الأديان ، وأن تصفها في دائرة «الغيبيات». وقد استطاع العلماء التغلب على مفهوم الغيب، وإن لم يقولوا فيه الكلمة الأخيرة. فقد اعترفوا به. إن أصحاب المذهب الفلسفية والنظريات العقلية قد عجزوا عن ذلك. ولكن القوى التي تسوق المذهب والنظريات لتكون وسيلة لها إلى تدمير المجتمعات القوية المهاجمة، ما تزال تثير الغبار حول الإيمان بالغيب والبعث والجزاء. وهو الأساس الثاني للدين عامة، وللإسلام خاصة بعد قاعدة «التوحيد»..

وإذا كان منهج المعرفة يعتمد على العقل وعلى البصيرة. فإن هذا الجانب مما نؤمن به عن طريق الوحي أو القلب أو البصيرة.

يقول الدكتور محمد محمد حسين<sup>(١)</sup>: إن الله سبحانه حين علم ضعف العقل وعجزه - وهو العليم الحكيم - أرشد خلقه الضعفاء فيما هو خارج عن حدود تفكيرهم إلى ما فيه خيرهم وأمرهم بذرومه والانقياد له. - سبحانه - + ، سواء أدركوا وجه المصلحة والخير فيه ، أو لم يدركونه ، لأن إدراك الخير والشر ، والتفسير والضر ، والجمال والقبح ، يحتاج إلى أن يحيط المدرك بالوجود كله زماناً ، ومكاناً وعلماً . والإنسان لا يعرف من الوجود المترامي الذي لا يحيط تصوره بأوله أو باخراه ، إلا حاضره الذي لا يعد شيئاً مذكوراً إذا قورن بالوجود كله . بل إنه لا يدرك من هذا الوجود الراهن على تفاهته إلا أقله . وهو مع ذلك كله - أو لذلك كله - يجهل العلة ، ويجهل الغاية ، ومن كان هذا مبلغ عجزه ومتنه إدراكه ، كيف يسوغ له أن يعارض ما أنزل الله ، وأن يتتجاوز حدوده بدعيه أنه لا يدرك حقيقته ، أو لا يدرك وجه المصلحة فيه .

من أجل ذلك كان الطعن في الإيمان بالغيب هدماً للعقيدة الدينية في لبها ، وفي صميمها ، وفي أساسها الأول الذي لا قيام لها بغيره ، وما أكثر ما يذاع في هذا

(١) راجع بحثه: اتجاهات هدامة في الفكر العربي المعاصر.

الباب مما يدعى الناس إلى الشك في كل ما يخرج عن دائرة المحسوس يصدر باسم العلم والعلمانية، وباسم حرية الفكر. والتحرر من عبودية التقليد. والعلمانية Secularism والتحررية LIBERELISM كلامها مذهبان أوربيان مناهضان للدين بربما في القرن الميلادي الماضي، وسرت عدواهما فيما سرى إلى العرب والمسلمين، والشرق على وجه العموم حين نظروا بعين الوهم في أعماق ضعفهم إلى الغرب في ذروة تفوقه فظنوا أن كل ما يصدر عنه حق وجيل.

ويلتقي المذهبان عند الدعوة إلى الاعتداد على الواقع الذي تدركه الحواس، ونبذ كل مالا توّيه «التجربة» والتحرر من العقائد الغيبية التي هي عندهم ضرب من الأوهام، ومن العواطف بكل ضرورتها.

فالآديان كلها عندهم أسطoir. كان الناس يخضعون لما تخوفهم به من العذاب، ثم تحرروا من هذا الخوف الموهوم الذي زعمته الآديان.

وقد غاب عن هؤلاء أن الدراسات التجريبية محدودة الميدان والمدى، لا تتناول إلا المدرك والمحسوس، والمدرك والمحسوس أقل بكثير مما لا يخضع لحسنا وإدراكنا.

وقد عرف أصحاب هذه الدراسات، حين اكتشفوا أن الموجات التي تدخل في مدى إدراكنا الحسي ليست إلا شيئاً ضئيلاً تافهاً بالقياس إلى المعروف منها فضلاً عن المجهول. وأصبح عجز الحواس البشرية شيئاً مقرراً توّيه الدراسات التجريبية نفسها.

ولا يزال علماء الفلك يقفون مشدوهين أمام ذلك الفضاء الغامض لا يعرفون مقاييسه وأبعاده إلا ظنّاً. بل إن بعض ما يستنتاجونه أدعى للحيرة من الجهل به، فهم يقدرون أن بعض النجوم - اركتورس مثلاً - تبعد عنا ثلثين سنة ضوئية. ومعنى هذا أن ذلك النجم الذي نراه الآن لا نراه كما هو الآن. ولكننا كما كان منذ ثلاثين سنة. لأن الشعاع الضوئي الذي يصل إلى أبصارنا الآن هو الذي انبعث منه منذ ثلثين سنة، ويقرر الفلكيون أن بعض المجرات يبعد عنا ملايين من السنين الضوئية ومئات السنين.

إن المنهج التجريبي يستطيع أن يوصلنا إلى تسخير بعض الظواهر والطاقات وتطويها لمصلحتنا، ولكنه لا يوصلنا إلى حفاظ هذه الظواهر والطاقات.

إن إنكار الغيب ليس ثمرة المعرفة، ولا ثمرة العلم، ولكنه من آفات القليل من المعرفة والقشور من العلم.

\*\*\*

إن آية الآيات في الدين كما يقرره الإسلام. الإيمان بالغيب، واليقين بالبعث والجزاء، وبالتبعة والمسؤولية الفردية. وهذه حقيقة جوهرية لا يسقطها الإسلام أبداً. بل يصنعها دوماً نصب الأعين والعقول والأفهام. ومن خلالها تجري كل أفعال الدنيا. والإيمان بالجزاء والبعث عامل قوة وإيجابية ودافع بناء وحركة، وليس عامل جمود أو تخلف. وإذا لم يكن للأعمال الكبرى في الحياة الإنسانية وجهة ربانية تعطي ثمرتها في الدنيا، وتعطي جزاءها في الآخرة، فإن رسالة الإنسان في الحياة تكون عبئاً. ويكون وجوده اعتباطاً، ولا يمكن أن تكون الحياة بغير غاية، أو يكون الإنسان بغير رسالة. وتلك هي الحقيقة التي يكشف عنها «الدين» للعقل البشري، والتي قد تغيب عنه، ولا يهتدى إليها إذا لم يجعل الدين مقوماً من مقومات فكره وحياته، ليست الحياة عبئاً، ولنست النفس الإنسانية فيها ضياعاً، ولكنها رسالة ومسؤولية. وهي حقيقة وتبعه. ثم هي بعد ذلك بعث جزء.

وإن دعوة المذاهب الفلسفية يحاولون من أجل أهداف الغزو الثقافي، والاستعمار العالمي أن يمحجوها هذا المعنى، ويفسدوها الفطرة الإنسانية بالحديث عن نهاية الحياة بالموت . وذلك حتى يفسحوا المجال أمام الناس للركض من أجل المللذات التي ينتهبونها قبل أن تأكلهم الحروب والقتال الذريه . ومن هنا فتح ذلك الباب الخطير باب القلق والضياع والرفض وغيرها من منطلقات لا يعرفها المسلم والمؤمن بالدين . وهي تلك النار التي تأكل القلوب والتفوس حين تزاح عن أصحابها فطرة الإيمان بالله وعقيدة الدين . وحين يتتأكد للنفس الإنسانية أمر البعث والجزاء ، تتجه الأفعال في الحياة وجهة الخير والحق والعدل . وتزاح تلك الأزمة .

لتني تحاول أن تغرق النفوس في تيه مضللاً. ومن حسن الحظ أن الأمة الإسلامية تعرف أصالة التدين، وفي أرضهم نزلت الأديان. ومن هنا فهي حرية لا تنفع في هذه الأزمة الصاعقة التي تحيش لها الصهيونية العالمية قواها، حيث تدفع تلك الدعوات الهدامة إلى مجال الفكر الإسلامي. ولا شك أن الفطرة الإنسانية في أعماقها تستطيع أن تلتئم طريقها إلى الدين الحق، وتتصل بخالقها الأوحد، ولا شك أن الأخلاق أمر طارئ على النفس الإنسانية، وليس من طبيعتها. ففي أعماق النفس حاجة إلى التدين والاتصال به.

ولا شك أن التدين طبيعة عميقة في الكيان الإنساني، والفطرة البشرية. وهو أصدق الطرق إلى بناء الفرد وبناء المجتمع، وبناء الإنسانية المتحررة من الخوف والشك والانحلال. وقد تثير الشبهات ما تثير حول البعث والمعجزات.

ولا شك أن تصور البعث ليس مستحيلاً. بل القول باستحالته هو الذي يوجب تناقضاً عقلياً. لأن البعث هو خلق جديد. والذي خلق الإنسان أول مرة قادرة على إعادة خلقه. بل هو أهون عليه. (وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده).

أما المعجزات والقول بأنها خرق للنوميس الكونية. فالامر فيها جد يسير. فالله هو خالق الكون وخالق النوميس. والذي خلق النوميس قادر على خرقها. بل هو قادر على إزالتها جملة.

إن إقرار الحقيقة التي تقوم على وجود الله الخالق لهذا الكون لا يشكل تناقضاً عقلياً. بل إن إنكار هذه الحقيقة هو الذي يشكل التناقض. فهذا العالم الممكن الحادث المعلوم. هل يمكن أن يكون موجوداً بغير علة ولا فاعل؟

\*\*\*

وما يوجه إلى الإسلام من شبّهات حول القضاء والقدر، إنما هو محاولة لانتقاد الإسلام في أمر من أروع مفاهيمه وأعظمها قدرأً. فإن الإيمان بالقضاء إنما هو قوة دافعة بناء.

ولقد كان الإيمان بالقضاء والقدر أعظم حافر للمسلمين في صدر الإسلام

على أن يجتازوا مشارق الأرض وغاربها إلى العالم أجمع مسترخصين أنفسهم في سبيل الله. وما ساء فهم الناس فكرة القضاء والقدر. فأصبحت فكرة جامدة إلا حين فسد منهم القيم الإسلامية. وأضحت معانية نفس تفسيراً جاماً مشوهاً.

ويقول الدكتور أحمد الحوفي في هذا المجال: إن علم الغيب فاصل على الخالق سبحانه «وعنه مفاتح الغيب». والعقل عاجز عن معرفة حقيقة الذات الإلهية، وعجز عن معرفة صفات الله، وعجز عن معرفة أحوال الجسم الإنساني والنفس الإنسانية.

وعلم الإنسان: هو ماضٌ وحاضر، وظن في المستقبل.  
أما علم الله فهو أزلي أبيدي. يعلم الأمور المستقبلة علمه للحاضر. وعلم الله يحيط بما كان وبما سيكون. لأنه هو الخالق، فهو عالم علينا سابقاً للأحداث، والواقع. فلا يقع في ملكه حدث إلا موافق لإرادته. ومن أجل ذلك يؤمن المسلمون بقضاء الله وقدره إيماناً لا يتزعزع. إيماناً بعلم الله وقدرته وإرادته.

هذا الإيمان يعصمنا من الغرور إذا حالفنا نجاح، ويبعد عنا الخور والضعف واليأس والسطح إذا نزلت كارثة. لأن المؤمن بالقضاء يصبر على ما نزل به، ويستمد من صبره قوة على مغابلة عوامل القنوط والاستسلام.

والمؤمن بالقضاء شجاع. لأنه يعلم أنه لن يصيبه إلا ما سبق في علم الله من موت أو حياة. والمؤمن بالقضاء أبي عزيز النفس لا ينزل لأحد. والإيمان بالقضاء يحفظنا من رذيلة الحقد والحسد والسطح. نحن نؤمن بالقضاء، لأن الأحداث قبل أن تقع سر محجب عنا لا يعلمه إلا الله. وليس في استطاعة مخلوق أن يعلم المقدور. قال تعالى على لسان نبيه: (ولو كنت أعلم الغيب لا استكشرت من الخير). ويقول الحق تبارك وتعالى: (قل لن يصيّبنا إلا ما كتب الله لنا). اهـ.

\*\*\*

ولقد كان المسلم يردد دائمًا هذه الحقيقة: أن الذي يعتقد أن الأجل محدود، والرزق مكفول ، والأشياء بيد الله يصرفها كيف يشاء، لن يرهب الموت، ولن

يخاف أحداً، وهو يدافع عن حقه، ويعلن كلمة أنته، وبهذه العقيدة واجه المسلمون أعداءهم، فنالوا منهم، وحققوا في تاريخ الإسلام أشرف صفحة من المقاومة وتأكيد الذات.

وهم لن يستطيعوا مواجهة خصومهم دوماً، وعلى مدى التاريخ إلا بمثل هذه العقيدة.

(٤)

هناك شبّهات يرددّها خصوم الإسلام، ودعاة العلمانية، والفلسفة المادية هي: محاولة إقران الأنبياء والرسل الذين أنزل الله عليهم كتبه ورسالاته بالعباقرة والمصلحين، فمن الخطأ المحض وضع الأنبياء في صف المصلحين ودعاة الحرية والوطنية، ومن هذا خطأ الرعم بأن الأنبياء « رجال أفذوا قد ثاروا على معتقدات عصرهم ، وحرروا أفكارهم ، ووصلوا للحقيقة . بإدمان الفكر ».

ومن شأن هذا أن يخدع السذج<sup>(١)</sup> من المؤمنين الذين قد يدق على أفهامهم ما يخفي هذا المذهب تحت مظهره البراق من خطر، فلا يفطنون إلى أنه يجرهم من حيث لا يدرُّون إلى إنكار الوحي، وإلى اعتبار الأنبياء فلاسفة ومفكرين تخضع الديانات التي جاءوا بها للنقد والتعديل، وللتفتیح والتهذيب. ثم إن هذا المذهب يدعو الناس - كل الناس - أن يسلّكوا هذا الطريق الذي زعم أن النقطة التي بدأ منها الأنبياء وهي الشك في كل العقائد والأراء، وتخطي حرمة كل مقدس مصون، ولتكن النتيجة بعد ذلك ما تكون، والذين يذهبون هذا المذهب يركبون الشطط في تأويل المعجزات ، وكل ما يتصل بعالم الغيب ، فيقولون مثلا: إن المقصود بالشيطان هو العقل الباطن. وإن الجنة والنار حالات عقلية نفسية. وإن الإسراء والمعراج انتقال عقلي وروحي كالذي يحدث في الأحلام ، وإن قصص القرآن وما جاء فيه من مثل خلق الدنيا وخلق آدم وخر وجهه من الجنة ليس إلا تمثيلا ، وإن المقصود بإمداد الله ورسوله - صلى الله عليه وسلم - في قوله تعالى : ( وأنزل جنوداً م تروها ) هو قوة

---

(١) عن بحث للدكتور محمد محمد حسين، وأخر للدكتور محمد أحد القرداوي.

الروح المعنوية . ومن الواضح أن الذي ينكر المعجزة لغرابتها وشذوها عن المألوف خلائق أن ينكر الوحي نفسه ، لأنه أمعن في الغرابة وفي الشذوذ عن المألوف .

والذي يعتقد حقاً أن النبي - صلى الله عليه وسلم - ينزل عليه جبريل مرسلاً من عند الله سبحانه وتعالى ، كيف يكبر عليه أن يسلم بما يجري الله على يديه من غرائب ، وما يحفيه من أسباب الرعاية التي تختلف مألف العادة .

وتشير الباحثة (نازك الملائكة) إلى شبهة أخرى من الشبهات التي تتردد في حياتنا العقلية الحديثة ، نتيجة إقبالها على قراءة أداب الغرب ونقلها إلى لغتنا . تقول : لقد أخذنا عنهم فيما أخذنا موقفهم من الدين ، والتقطنا نظرتهم المادية إلى الحياة .

وموقفهم من الدين ، يختلف اختلافاً جسماً عن موقفنا نحن . فإن الدين الإسلامي يرتبط كل الارتباط بالفكر . وقد قامت حول القرآن أركان اللغة والأدب والفقه بحيث تعد هذه العلوم كلها تفريعات لعلم القرآن ترتكز إليه وتدور حوله . لا بل إن طلب العلم ونشره قد بقي هو نفسه واجباً دينياً مفروضاً يؤدّيه الطالب والعالم قربي إلى الله .

ومن ذلك أن النحوي العلامة ابن مالك كان يخرج ويقف على باب مدرسته ويقول : هل من راغب في علم الحديث أو التفسير ؟ قد أخلصتها من ذمتي . فإن لم يجد راغباً أو طالباً قال : خرجت من آفة الكتبان .

وتفسير ذلك أن العربي كان يعتقد أن الله حقاً فيما استودع العلماء من فهم وعلم ، وأنه أخذ عليهم البيان ، فلا يصح لهم السكوت عن نشر العلم وإظهار الحق وتعرية الباطل .

أما في أوروبا . فإن الدين يتصرف بشيء من الانعزال عن الحياة ، فلا يرتبط بالأدب والفكر إلا من بعيد .

فالغربي يعد الدين للحياة وأدباً للحياة ، وكأن الحياة نفسها ليست لله . كما يعتقد العربي ، وقد يعد الدين عن الحياة في الغرب ، وهو أمر لم يعرفه المجتمع المسلم . والمسيحية التي نزلت في بلاد الغرب قد فشلت في تحويل الغربي تحويلاً

كاملأً عن وثنية آبائه، فبقي ثنائي المعتقد يصلى لله، ويؤ من رغمه بألهة الإغريق ، حتى إنه يقسم في حياته اليومية (بجوبير) كبير آلهة الإغريق ، وهو يذهب إلى الكنيسة ، ولكنه لا يلبت أن يرجع إلى منزله ليقرأ الفلسفات اليونانية ، ويكتب أدبا طالعه وثني تردد فيه أسماء الآلهة الشريرة التي كان يعبدتها اليونان والرومان .

وإنما يصف هذه الآلة بأنها شريرة لأنها كما قرر (سقراط) نفسه ، لا تtower عن ارتكاب الشر والجريمة والصفائر ، فهي كالبشر ، وإنما تتفوق في القدرة على الإيذاء والظلم ، وبسبب هذه الوثنية الغربية بقي المسيحيون العرب أوثق صلة باليسوعية الحقة من مسيحية الغرب .

ولقد دعا الغزاة وأعوانهم عبر السنين الماضية إلى أن تحتضن الثقافة الغربية بكل ما فيها دون ما تدبر ، أو مناقشة . فكان مما أخذناه عنهم هذا الفصل العجيب بين الدين والحياة . وقد كان لذلك تأثير سيء في حياتنا وفكرنا ، لأن الإسلام يكاد يكون هو الحياة العربية نفسها ، فلا يستطيع انزعاج أحدهما إلا بانزعاج الآخر .

فقد كان الإسلام دينا إلها ، وثورة سياسية وفكرية واجتماعية معا . ولذلك اهتزت له الأرض اهتزازاً حصبا ، وأحدث انقلابا عميقا في مناحي الحياة معا .

ولم يترك الإسلام في حياة العربي شاردة ولا واردة إلا ضبطها وأحصاها . فقد كان القرآن كتابا شاملا في اللغة والأدب والشريعة والأخلاق جميعا . فبني عليه تراثه كله .

إذا فصلنا الدين عن الحياة لم يكن معنى هذا إلا أن نفصل العروبة عن تراثنا وحضارتنا . ونحب أن نضيف إلى هذا: أن القرآن الكريم - باعتباره كتاب الدين الإسلامي والثقافة معا - سيفي أبدا كتاب كل عربي منها كان دينه . ولقد اخذ الأدب الجديد الذي ينشره اليافعون العرب موقف الغربيين من الدين ، فظهرت فيه الوثنية مصحوبة بالإلحاد في أدنى مستوياته ، بداع التقليد والنقل .

فلا شك أن هذا الإلحاد أوطا مرتبة من إلحاد مصدره شك يعتري النفس فيضلها ويخيرها . وقد واكب هذا ابعاد الجيل الياافع عن القرآن الكريم وما فيه من

أجواء روحية، وكنوز أخلاقية وثروة لغوية وأدبية، وكل ذلك لا يبشر بالخير، فإذا مضينا فيه قطعنا جذورها الحضارية، وأضمنا الروح العربي جملة.

(٥)

وأشار كثير من الباحثين إلى الأبحاث التي تصيد مواطن الشبه والغموض في الشريعة الإسلامية، وفي سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم، وسيرة السلف الصالح، ليُفتن بها الأغرار الذين يدق عليهم وجه الخير والمصلحة فيما يُساق من مزاعم، لأنهم لم يتحصنوا بالقدر اللازم من الثقافة الإسلامية الذي يمكنهم من اكتشاف مواطن الخطأ والتضليل فيها يسوقونه من أباطيل، وأسلوب الهدامين في ذلك مشهور ومعرف. فهم يفترضون الغرض بما تملّيه عليهم أهواؤ هم وأغراضهم، ثم يلتمسون الأدلة على إقامته من النصوص الإسلامية، فإذا خذلوا منها ما يؤثرون به مزاعمهم. بعد أن يبتروه عنها قبله وما بعده. ويحرفوه عن موضعه. وينقلوه عن دلالته، ثم يحملون مالاً يتفق مع مزاعمهم ويتجاهلونه.

وينظر القارئ الساذج من المسلمين فيما كتبوا، فيجد كثرة من النصوص المسندة إلى مراجع وثيقة، ولا يتبنّه إلى ما فيها من تحريف ، ولا يتسع وقته لمراجعة ما أحاطها من سياق. وما حفظها من أسباب، فتقع في نفسه موقع القبول والإقناع ، لأنّه لا يعرف - لقلة بضاعته من هذه الثقافات - أن هناك من النصوص الأخرى التي تنقض هذه المزاعم أضعاف ما ساقه الكاتب ، وأنّه لا يميز - لضآلته إمامه بالعلوم الإسلامية ، وطرق روایتها - بين قويها وضعيفها.

\*\*\*

وأشار الدكتور محمد محمد حسين إلى خطر استخدام نصوص الشريعة الإسلامية في تبرير أنماط الغرب الفكرية والاجتماعية، وهو خطر أشد من تقليد هذه الأنماط تقليداً أعمى. لأن الناس يمكن أن يعيشوا على أمل التخلص من الدخيل إذا قامت فيهم حركة أصلية للإحياء. أما في الحالة الأولى - وهي حالة اندماج وتفاعل - فإن إدراك الحدود بين الأصيل والدخيل تدق وتحفى حتى تكاد

تستحيل ، لأن الناتج من التفاعل سيكون شيئاً معقد التركيب ، تختلف خصائصه وصفاته عن كل من العنصرين المكونين له ، ولأن الناس يدركون في حالة التقليد أن الذي يفعلونه شيء آخر غير الإسلام.

أما الحالة الأولى فسوف يرسخ في أذهانهم أن ذلك التفسير الحق للإسلام الذي يلائم ظروف الزمان.

\*\*\*

ويشير الدكتور محمد محمد حسين إلى خطأ آخر من هذه الشبهات المثارة في مواجهة حقائق الإسلام : ذلك أن البعض لا يعرض للدين بتصديق أو تكذيب، ولكنه يقارن بينه وبين ما توارثه الشعوب المختلفة من أساطير تاركاً للقاريء أن يستنتج من ذلك أن الأديان ليست إلا مجموعة من الأساطير.

والتعليق الصحيح لما نجده من اتفاق في بعض الأحيان بين الأديان السماوية ، وبين بعض الأساطير مرده إلى أن هذه الأساطير الوثنية هي في حقيقة أمرها صورة محقة من أديان سماوية سابقة: فالله سبحانه وتعالى يقول: (وإن من أمة إلا خلا فيها نذير).

ومعنى ذلك أن هناك أدياناً سماوية ذهب بها أصحابها هذه المذاهب في التحريف ، فجعلوا الرسل الذين بلغوها أرباباً من دون الله<sup>(١)</sup>.

---

(١) من بحث للدكتور محمد محمد حسين: اتجاهات هدامية في الفكر الغربي.

القضية الرابعة  
**الإسلام والحضارة المعاصرة**

( ١ )

من الشبهات التي تثار حول الإسلام والفكر الإسلامي محاولة إلقاء ظل بالتبغية للفكر اليوناني الإغريقي ، أو الوثني المجوسي القديم . وهي محاولة لا يكف دعاء التبشير والاستشراق عن تردیدها . وهي دعوة ظالمة وشبهة لا يقوم دليلاً واحداً على صدقها . ذلك أن لكل نظام إجتماعي فلسفته المعبرة عنه الخادمة لمصالحه . والفلسفة اليونانية كانت تعبيراً عن طبيعة المجتمع اليوناني ، وهو مجتمع عبودي قائم على السادة والعبيد ، وكانت الفلسفة اليونانية فلسفة شاملة خاصة تقوم على التجربة .

ولكن المجتمع الإسلامي كان مختلفاً اختلافاً كبيراً عن المجتمع اليوناني العبودي ، كان دولة ملية بالإمكان والتفتح والامتداد ، وكانت في جوهرها حضارة عملية داخل إطار الإسلام .

يصور هذا المعنى الأستاذ محمود أمين حين يقول : عندما ترجمت الفلسفة اليونانية كان من الطبيعي للفكر الإسلامي في البداية أن يعكف على مناقشتها ، ومدارستها . وكان من الطبيعي أن يختلف موقف الفكر الإسلامي منها اختلافاً بينا ، وهذا هو ما تحقق بالفعل .

في البداية كانت محاولة للتوفيق ، ثم قامت معارضة تشمل كافة جوانب الفكر الإسلامي ، وكانت معارضة نابعة من جوهر المجتمع الإسلامي نفسه ،

وحقيقة مصالحة ، وكانت امتداداً للفكر الإسلامي نفسه منذ ينابيعه الأولى في الفقه ، والأصول ، والنحو ، والبلاغة . حتى شمل الفلسفة والفكر بصورة عامة .

وكان من الطبيعي أن يتحقق هذا . فال الفكر الإسلامي منذ بدايته لم يكن يفرق بين النظرة العملية التأملية . وبين الممارسة العملية . بل كان الجانب الأكبر من الفلاسفة أطباء ، ورجال أعمال يتمرسون بمسئولييات فعلية في جهاز الدولة ، ويقومون بأنفسهم بأشكال منوعة من التجريب العملي .

من خلال هذا التمرس العملي أخذ الفكر المسلم يكتشف قصور المذهب الأرسطي الشكلي ، وأخذ يتقدّم في (أرسطو) عدم اهتمامه بالتجربة .

وكان من الطبيعي أن يكون الفلاسفة المسلمين رجال عمل وتجربة ، فلم يكن مجتمعهم مجتمعاً عبودياً كالمجتمع اليوناني .

على أن التوحيد بين التأمل والممارسة العملية دفعت بالتفكير المسلم إلى نتيجة أخرى بالنسبة لفلسفة أرسطو هي أنها خرجت عن حدود النظرة الكيفية الغاثبة إلى التحديد الكمي .

وفي هذا الاتجاه إلى الكم والتجربة خروج مباشر كذلك على مفهوم أساسي في منطق أرسطو وهو التعريف . وخرج المفكرون المسلمين على هذا المفهوم الأرسطي للحد والتعريف ، وخاصة رجال الأصول والفقه ، وانتهوا إلى نظرية جديدة للتعريف تقريره إلى حركة الواقع .

وكان من الطبيعي أن يؤدي هذا بشكل عام إلى الخروج عن حدود القياس الأرسطي إلى الحصول على نتيجة عملية ، وأصبحت عملية التجريب العملي ، لا عملية الاستخلاص المنطقي سبيلاً من سبل المعرفة .

المهم أن نذكر أنه بهذا « المنهج التجريبي » وبهذه القيم العلية والكمية . وبهذا التوحيد بين النظر والعمل ، وبهذه النظرة المتطورة للكون والإنسان ، بهذا كلما اختلف الفكر الإسلامي اختلافاً كبيراً عن الفكر اليوناني ، وتناقض معه في مختلف فروع الثقافة من علم وأصول وفقة وفلسفة عقلية ، ونظرة إلى الإنسان ،

ولم يكن هذا الاختلاف عابراً أو طارئاً أو عفويًا . وإنما كان نتيجة لاختلاف التكوين الاجتماعي للدولة الإسلامية . وللحضارة اليونانية التي عبرت عن نهايتها فلسفة أرسطو .

وعلى هذا يمكن القول بأن جوهر الحضارة الإسلامية جوهر عقلي عملي تجريبى حسى .

وملخص ذلك كله أن الفكر الإسلامي كان في جوهره فكراً تجريبياً ، تجاوز منطق أرسطو ، وأطل على التجربة العملية ، واتخذها مصدراً لعلمه وفلسفته .

على أن الشيء الجدير بالذكر هو : أن الفكر الإسلامي العلمي هو جوهر الفلسفة الإسلامية ، وأن الفلسفة الإسلامية بهذا ليست امتداداً للفكر اليوناني . بل كانت إضافة جديدة ذات طابع تجريبى كمى ، وكانت نقطة انطلاق - ( عبر روجر بيكون ، وديكارت ، وفرانسيس بيكون ، وجاليليو ) إلى نشأة العلم التجريبى الحديث .

\*\*\*

وأشار الدكتور ( على سامي النشار ) إلى جانب آخر من أوجه الخلاف فقال : « لقد حدد القرآن مسائل ما بعد الطبيعة تحديداً تاماً . وطلب عدم الخوض فيما خلفها . طلب منا أن نبحث في الكون وأفاقه ، ولكن لا نحاول أن نبحث في ( الجوهر ) . وذلك لقصور العقل الإنساني عن التوصل إلى الشيء في ذاته ». ومعنى هذا أن الإسلام حال دون الأبحاث الميتافيزيقية على طريقة اليونان . فضلاً على أن الميتافيزيقا اليونانية هي : نتاج العقلية اليونانية ، وهي تعبير خاص عن ذات مقتسة في عالم متباين ، والإسلام ينكر هيمن ذات مفكرة في التفكير الوجودي . ولا يوافق على تصوير الكون . تصويراً خاصاً ذاتياً مخالف لما وضح من صورة عميقة ، ولقد ألم القرآن الكريم المسلمين ميتافيزيقاهم . في حدود هذه النظرة نستطيع أن نفهم الفوارق البعيدة بين الفكر الإسلامي والفكر اليوناني الإغريقي الهليني الذي ما زالت أقلام دعاة التغيير والغزو والثقافي تحاول أن تصور الفكر الإسلامي صورة منه باللغة العربية كما قال : ( أرنست رينان ) أو امتداداً

له

وليس هناك أمر أشد تعارضاً واحتلافاً كالأمر بين الإسلام والوثنية اليونانية . فقد قام الإسلام على التوحيد . بينما قامت الفلسفة اليونانية على عبادة الفرد ، وعبادة القوة ، وعبادة الأجسام .

وليست الوثنية التي يحاربها الإسلام - كما يقول الدكتور محمد البهبي - هي وثنية العرب التي كانت قائمة على تعدد الأصنام وبعض الكواكب فحسب ، بل هي وثنية الإنسان على العموم ، وهي تقدس الشخص دون رعاية للمبدأ والمثال . وهي لا تزول من هذا الوجود ما دام للإنسان ناحية مادية ، وأخرى روحية . وما دام للوجود كله أيضاً جانبان : جانب ظاهري ، وهو الجانب المادي ، وأآخر مستتر ، وهو الجانب المثالي أو المعنوي ، ولسهولة انجذاب الإنسان إلى الجانب المادي كان في حاجة على الدواء إلى الكفاح ضد هذه الوثنية . وقد هاجم الإسلام الوثنية ، وهاجم تعدد الآلهة ، ودعا إلى عبادة إله واحد لا يعرف شخصه ، ولا تحد حقيقته لأنه فوق الطبيعة ، وفوق ما فيها من أشخاص .

وقد كافح الإسلام ضد عبادة الأشخاص ، والذوات المشخصة ، وما زال بين الإسلام والوثنية صراع من أجل تقدس المباديء دون الأشخاص ، وعدم الانقياد لفرد آخر دون رعاية لما يحمله من مباديء . أو فكر مثالية . ولقد كان انقياد المسلمين للرسول ، لأنه محمد بن عبد الله . بل لأنه رسول الله : « قل إن كتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله » .

هذا هو الخلاف الجذري الواضح بين الإسلام والفلسفة اليونانية ، وهناك خلافات أخرى كثيرة أهمها : القيم الأخلاقية . فقد كان اليونان يجعلون من العري مثلاً أعلى للجمال . بينما لا يقر الإسلام هذا الاتجاه ، ولا يرضاه في الأدب أو في المجتمع .

وقد أنكر الإسلام الأساطير وعرف الوضوح ، والصدق ، وافتتح على الباحثات الواضحة المضيئة ، كما ارتفع الإسلام عن استعلان للشهوات واللذات . وإن أباح تنظيمها وفق ضوابط وأنظمة تحفظ النفس والجسد ، وتحفظ للمجتمع كرامته وأخلاقيته .

( ٢ )

من الأخطاء الشائعة . ذلك الإغضاء التعمد عن أثر الإسلام في الحضارة الغربية ، وفي الفكر الغربي ، فهناك محاولة دائمة لإنكار هذا الأثر وتجاهله .

غير أن كثيراً من المنصفين كشفوا حقيقة الدور الذي قام به الإسلام والفكر الإسلامي في العلم الحديث ، والفكر البشري كلها .

يقول العلامة (بريفولت) في كتابه «بناء الإنسانية» : Making of Humanity :

لم يكن (روجر بيكون) إلا رسولًا من رسل العلم والمنهج الإسلامي إلى أوروبا المسيحية ، وهو لم يمل فقط من التصريح بأنه تعلم من معاصريه اللغة العربية ، وعلوم العرب ، وهي الطريق الوحيد للمعرفة الحقة .

كان المنهج العلمي التجاري في عصر (بيكون) قد انتشر انتشاراً واسعاً ، وإنكب الناس في هف على تحصيله في ربوع أوروبا ، ولقد كان (العلم) أهم ما جاءت به الحضارة العربية على العالم الحديث . ولكن ثماره كانت بطيئة النضج .

وأن العبرية التي ولدتها ثقافة العرب في إسبانيا لم تنهض في عنوانها إلا بعد مضي وقت طويل على اختفاء تلك المفازة وراء سحب الظلام .

ولم يكن العلم وحده هو الذي أعاد إلى أوروبا الحياة . بل إن مؤشرات أخرى كثيرة من مؤشرات الحضارة الإسلامية بعثت باكورة أشعتها إلى الحياة الأوربية ، فإنه على الرغم من أنه ليس ثمة ناحية واحدة من نواحي الازدهار الأوروبي إلا ويمكن إرجاع أصلها إلى مؤشرات الثقافة الإسلامية بصورة قاطعة ، فإن هذه المؤشرات توجد أوضح ما يكون ، وأهم ما تكون في نشأة تلك الطاقة التي تكون ما للعلم الحديث من قوة متمايزة ثابتة . وفي المصدر القوي لازدهار العلم إلى الثقافة العربية بأكثر من هذا ، أنه يدين لها بوجوده نفسه .

فالعالم القديم كما رأينا لم يكن للعلم فيه وجود ، وعلم النجوم عند اليونان ورياضياتهم كانت علوماً أجنبية استجلبوها من خارج بلادهم وأخذوها من سواهم ، ولم تتأقلم في يوم من الأيام ، فمترنخ كلياً بالثقافة اليونانية .

وقد نظم اليونان المذاهب ، وعمموا الأحكام ، ووضعوا النظريات ولكن أساليب البحث في دأب وأناة ، وجمع المعلومات الإيجابية وتركيزها . والمناهج التفصيلية للعلم ، والللحاظة الدقيقة المستمرة والبحث التجريبي كل ذلك كان غريباً عن المزاج اليوناني .

أما ما يدعى « العلم » فقد ظهر في أوروبا نتيجة لروح من البحث جديدة ، ولطرق من الاستقصاء مستحدثة ، لطرق التجربة والللحاظة والمقياس ، ولتطور الرياضة إلى صورة لم يعرفها اليونان . وهذه الروح وتلك المناهج العلمية أدخلتها « العرب » إلى العالم الأوروبي .

ليست هناك وجهة نظر من وجهات العلم الأوروبي لم يكن للثقافة الإسلامية تأثيراً أساسياً عليها . ولكن أهم تأثير للثقافة الإسلامية في العلم الأوروبي هو تأثيره في : « العلم الطبيعي » و« الروح العلمي » وهما القوتان المميزتان للعلم الحديث والمصدران الساميان لا زدهاره .

إن ما يدين به علمنا لعلم العرب ليس هو ما قدموه لنا من اكتشافات لنظريات مبتكرة ، وكشفت مدهشة . بل إن « العلم » يدين للثقافة العربية بأكثر من هذا . إنه يدين لها بوجوده ذاته ، وبعد فإن هذه الشهادة كافية عن أي قول ، ولكنها ليست هي الشهادة الوحيدة . فهناك عشرات .

يقول جورج سارطون في كتابه : تاريخ العلم : لقد بلغ المسلمون ما يجوز أن نسميه « معجزة العلم العربي » . وقد أوردت كلمة « معجزة » لترمز إلى تفسير ما بلغ إليه المسلمين والعرب من الثقافة والعلم . مما يخرج تقريباً عن نطاق التصديق .

وليس لذلك شبه في تاريخ العلم كله . ويجب أن ندرك أن ذلك التطور الذي لا يكاد يصدق في العلم العربي لم يبدأ إلاً منذ القرن الثاني للهجرة .

ويحاول نفر من المؤرخين أن يبخسوا قدر هذا الانتاج العظيم بادعائهم أنه لم يكن فيه ابتكاراً . وبأن العرب لم يكونوا سوى مقلدين إن هذا الحكم ينطوي على خطأ فادح .

وأعظم الابتكارات العربية هي في مجال الرياضيات والفلك ، وعلم الحساب الجديد ، وعلم المثلثات الجديد . وتقول الدكتورة : « سجريد هونكه » في كتابها « شمس الله تشرق على الغرب ». يبدو أن الأوان قد حان بالنسبة للغرب . لكي يتحدث بكل صدق وإخلاص عن العرب . هذا الشعب الذي أثر بكل عمق في مجرى الأحداث العالمية ، والذين يدين لهم الغرب والإنسانية جماء بالشيء الكثير .

ولعل التعصب هو الذي حل الغرب دائمًا على تشويه منجزات العرب العظيمة ، وطمس مساهمتهم الأساسية . في الحضارة الأوروبية . حين كانت أوروبا غارقة في ظلمات العصور الوسطى وجهاتها . وقف العرب على أبوابها يرثون مسلسل الحضارة طوال سبعة قرون لشد ما يغبن حقهم من يكتفي بالقول أنهم نقلوا التراث القديم إلى العالم العربي بعد ما حفظوه من الدمار . فذلك يعني في الواقع التقليل من قيمتهم ، والسكوت عن الأمور الجوهرية في عملهم الحضاري ، وجعلهم مجرد وسطاء ليس غير . والحقيقة أن سائر مناحي الحياة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية في الغرب مدعاومة بآثارهم .

إن قواميس اللغات الأوروبية تضج بالكلمات العربية سواء ما يتعلق منها بال حاجات اليومية أو الأطعمة أو الألبسة أو العقاقير .

وكذلك الأمر فيما يتعلق بالملاحة وفنونها واصطلاحاتها . وكان العرب يعرفون النجوم وحركاتها ويفهمونها أعظم من الإغريق والرومان ، ويسمونها بأسمائها ، ويجمعونها في كوكبات تمثل مشاهد حياتهم اليومية .

وكان العرب يسعون إلى اكتشاف الجواب الوحيد على أية مسألة معينة ، ولا يكتفون ، من أجل ذلك بمشاهدة واحدة أو عشر مشاهدات . بل يقومون بالمئات منها . وقد حسروا دون انقطاع ما يملكون من أدوات المشاهدة ، وبذلوا عناءً أعظم في استقصاء السماء بحيث توصلوا إلى اكتشافات لا حصر لها ، منها تحديد مدارات الشمس والقمر والنجوم بصورة متزايدة الدقة .

لقد كان النور الذي أحدهته الشارات المنطلقة من العبرية العربية فائضاً للغاية . ولعل الطبع هو أهم مجالات التفوق العربي .

في تلك الأيام كان منهج البركة والتعاويذ والصلوات هي أساليب العلاج الرئيسية التي يطبقها أطباء الغرب في سبيل تخلص البشر من أدواتهم الجسدية .

إن مأثر العرب الخالدة لتقدير في تطويرهم بواسطة الشاهدة والتجربة للمعطيات العلمية . وإن العرب هم مبدعو « التجربة » بالمعنى الدقيق للكلمة وهم الخالقون الحقيقيون للاستقصاء العلمي . فقد كانوا أول من جعل من الواقع المعزولة عن متها نقطة الانطلاق . لكل بحث ، وعندئذ أصبح الارتقاء الصبور من الخاص إلى العام ، وأصبحت الطريقة الاستقرائية هي الطريقة العلمية الأساسية . إن الفكر الغربي لم يستيقظ من ذلك الحذر الذي أثقل عليه طوال قرون . بل طوال ألف عام ، ويفرد جناحه لكي يطير إلأى بعد ما امتلك المعجزات العربية في الميادين التقنية والإدارية . ثم تبني هذه المعجزات على المستوى الحضاري .

## القضية الأساسية الإسلام والنفس الإنسانية

(١)

حاولت قوى الاستعمار والغزو الثقافي أن تفرض على الفكر الإسلامي في مجال النفس والأخلاق مفاهيم تختلف اختلافاً أساسياً مع مقومات هذا الفكر ، ومتعارضة أساساً مع مقررات الإسلام .

وقد ظهرت نظريات متعددة في السنوات الأخيرة تجريبياً الفصل بين الأخلاق والسلوك ، وبين الدين والمجتمع ، وتحاول أن تفرض مفهوماً غريباً كل الغرابة على النفس العربية الإسلامية التي تستمد شخصيتها وذاتها ومزاجها النفسي الاجتماعي من الإسلام الذي صاغها منذ خمسة عشر قرناً .

وتقوم هذه النظريات على إعلاء الغريزة واعتبارها مصدراً أساسياً لكل تصرفات الإنسان ، والدعوة إلى إطلاقها ، والتحذير من أخطار ما يسمى الكبت والأمراض النفسية .

وكذلك الدعوة إلى تأكيد الذات ، وتحقيقها بحرية التصرف دون تقدير «للفضواط» التي تحفظ كيان الفرد أو «الحدود» التي تحفظ علاقات الأفراد . وذلك في مواجهة خطر الموت أو الحرب الذرية .

وقد تعددت هذه النظريات ، واستشرى خطرها وأثراها في الفكر العربي ، والمجتمعات الغربية تحت تأثير عوامل تاريخية بعيدة المدى فرضت هذا التيار منذ وقت بعيد .

وكان ذلك نتيجة للصراع القوي الذي قام بين المسيحية ، وبين الفلسفة اليونانية ، وفي مواجهة كشوف العلم ومدى تقبل الطبيعة الأوروبية للدين ، ومدى نتائج ذلك الصراع الضخم بين العقائد السماوية ، والفلسفات الوثنية ، وما جرى من تحرير واضطراب في قيم هذه العقائد .

ويصور الدكتور ( محمد البهي ) هذه الأمة الضخمة في الفكر الغربي والمجتمعات الغربية فيقول<sup>(١)</sup> : نشأت هذه الفلسفة في المجتمع الأوروبي في القرن التاسع عشر . وكانت نشأتها نتيجة صراع بين ما للإنسان كإنسان بغض النظر عن قوة أخرى خارجة عنه ، وبين الإنسان كرسول وكمبشر بقوة أخرى خارجة عن الإنسان ، وذات صلة وثيقة بتوجيهه . نشأت نتيجة صراع بين الفلسفة المثالية الإنسانية ، وبين الاتجاه الإلهي في الكنيسة الكاثوليكية . وقد كان صراعاً مميراً وطويل الأجل .

والفلسفة المثالية ، أو الفلسفة الإنسانية تقصد إلى الغض من رسالة الوحي . أو بالأحرى إلى الغض من رسالة أولئك الذين يتحدثون باسم الوحي ، وهم رجال الكنيسة ، ولم يقصدوا إلى ذلك إلاّ بعد ما عابوا خطوات الكنيسة في سبيل توجيه الفرد والمجتمع الأوروبي .

فالكنيسة كانت تمل إماء ما يعتقد الفرد ، وما يقوله ، وما يسير فيه في جانب البحث والتفكير والسلوك ، وكانت تتخذ من نفسها وسيطاً في تحديد مصادر الأفراد ، وفي صلتهم بالله . وكانت تعطي لهم من صور الاعتقاد . وتطلب إليهم من أداء الرسوم ما يقف عنده العقل الإنساني مفكراً ومتسائلًا : لماذا ؟ ثم لا يستطيع أن يجيب على تساؤله هذا ، ولا أن يحصل على جواب له من المختصين بشؤون رسالة الوحي . وهم رجال الكنيسة . ف Clarkson الغفران ، وعقيدة الشتائم ، ورسوم كثيرة في العبادة ، وامتزاج الطبيعة الإنسانية بالطبيعة الإلهية ، أو حلول ما لله فيها للإنسان . كان دائمًا محل تساؤل من العقل الإنساني الخاضع لإيمان الكنيسة .

---

(١) « الإسلام والفلسفات المعاصرة » : للدكتور محمد البهي .

ولذا نشأت هذه الفلسفة المثالية الحرية ، نشأت حرية الإنسان في تفكيره وحريته في تحطيط طريق سلوكه وحريته في تحديد مصيره ، وطلب إلغاء اعتبار صلة الإنسان بقوة أخرى تسمى ما تسمى من أسماء أو تتعنت بما تتعنت من صفات .

وكانت ترى أن الحرية هي كل شيء ، وجعلت من الإنسان سيداً لنفسه ، وسيداً على ما عده في كونه ، خاصته - كما تقول - من الرق في التأثير بغيره ، وفي الاندفاع في طريق لم يرسمه الإنسان بنفسه ، ومن هنا سميت بالفلسفة الإنسانية .

ولأنها عظمت حرية الإنسان والقيم الإنسانية الأخرى ، وهي قيم تتصل بطاقاته وإمكانياته في الخلق والإبداع ، سميت فلسفة مثالية .

ولأنها أنكرت ما عدا الإنسان في وجود الإنسان ومحيطة ، واشتبتكت في صراع ، وفي كفاح مع الكنيسة وتعاليمها ، ورممت الكنيسة بالجحود والرجعية ، وباسترافق الإنسان واستذلاله ، ورممتها الكنيسة بدورها بالإلحاد والكفر والوثنية ، لأنها بدلًا من أن تؤمن بالله آمنت بالإنسان ، وباستطاعته في الخلق والإبداع ، وطال الصراع بين الاتجاهين ، واستغرق القرن الثامن عشر كله .

وجاءت الفلسفة المعاصرة ، وهي الفلسفة المادية الواقعية ، ودخلت في الصراع مع الفلسفة الإنسانية المثالية ، ومع الكنيسة وتعاليمها ، ورممت الفلسفة المثالية بأنها فلسفة خالية من حقائق الواقع ، وأنها جوفاء فارغة لا غنى فيها ، كما رمت الكنيسة وتعاليمها والدين عامه بالرجعية والتخلّف والجحود ، ونعت نفسها بالتقديم والتطور ، وأمعنت في تأييد ما نعتت به نفسها ، وما وصفت به غيرها من اتجاه فلسفى أو ديني .

وهكذا أخذت الفلسفة المادية تذيع دعواها المضادة للقيم التي جاءت بها الأديان والشرائع السماوية معارضة بها كل قيمة وكل مفهوم . وخاصة في مجال الأخلاق والنفس وال التربية ، وتنظيم المجتمع ، وعلاقات أفراده ونظام الأسرة .

وكان أبرز هذه الدعوات : الفرويدية والوجودية . وإن كان من وراء هذه الدعوات عشرات من النظريات والدعوات التي تقوم في مجموعها على أساس الاستمداد من الوثنية اليونانية ، والتي يمكن أن توصف في مجموعها بأنها تحول

خطير جاء نتيجة التحدي الصهيوني اليهودي العالمي الذي ارتبط تاريخه بظهور هذه المذاهب جميعاً في مجالات الاجتماع والنفس والأخلاق .

ثم كان أخطر ما في هذا التطور وهو انتقال ميدان المعركة بين العقائد السماوية والنظريات الفلسفية إلى العالم الإسلامي في ظل نفوذ الاستعمار ، وضغط القوى الطامعة في السيطرة ، وواجهتها الحركة الصهيونية التي تقف وراء مخططات الغزو والفكري والتغريب .

ولا شك أن المسلمين والعرب يواجهون اليوم حلة ضارية من أخطر حملات الحرب النفسية والتشكيك وتشويه المفاهيم والقيم . وقد زادت هذه الحملة عنفاً بعد (نكسة ١٩٦٧) واحتلال القدس . وهي تستهدف التأثير على أمتنا وحملها على الاستسلام والمفرطة ، وإذا كانت أمتنا قادرة دائمًا على كشف هذه المخططات واعية لهذه المؤامرات . فإن من أخطر ما يواجهها الآن هو الحرب في داخل القيم .. هذه القيم التي هي السلاح الوحيد والأقوى في مواجهة الغزو ، ومواجهة العدو .. ذلك أن حماولة تحطيم مقومات أمتنا النفسية أو الأخلاقية والدينية . إنما هو الطريق إلى إخراج أجيال ضعيفة مهزوزة العقيدة ، ورخوة طرية لا تستطيع احتلال المقاومة والوقوف في وجه العدو . ولا شك أن أبرز أوجه الخلاف بين فكرنا الإسلامي ، وبين هذه الفلسفات هو :

أولاً : أن الإسلام يربط بين الدين والأخلاق في مختلف مجالات الاجتماع والاقتصاد والسياسة .

ثانياً : قيام الضوابط في الإسلام كأساس لبناء المجتمع ، بينما تهدف الفلسفة المادية الوافية إلى تجريد الفرد من كل الضوابط .

ثالثاً : قيام الإسلام أساساً حول مفهوم الإنسان على أساس تكامل بين الروح والجسد ، وتوزن بين الدنيا والآخرة ، وإقرار كامل بالبعث والجزاء والمسؤولية الفردية ، وأن الموت ليس هو نهاية الحياة .

رابعاً : إعلان الجانب الجسدي والحيواني في الإنسان ، والإقرار بوجوده ، والدعوات إلى تنظيمه . وربما كانت صيغات الجنس الغربية هي رد فعل للتعاليم

الرهبانية القاسية التي قامت على بعض الجسد والإسراف في كبح رغبات البدن الطبيعية ، بينما يوازن الإسلام بين الروح والجسد ، ويفتح للرغبات الحسية آفاقاً كريمة ل تحقيقها .

\*\*\*

هذا ومن الأمور الواضحة المسلم بها أن آراء الفلسفه ليست إلا نظريات ، وهي ليست بذلك علماً يقيناً قائماً على التجربة ، فالتجربة لا توجد إلا في مجال العلم وحده . أما في مجال النقوس والمشاعر والعقول . فإن كل ما يعرض لها ليس إلا نظرية فرضية تصح وتخطيء . فمن قصر النظر الإيمان بها واعتناقها كحقيقة واقعة . والنظريات الفلسفية تتغير من فيلسوف إلى آخر ، ومن عصر إلى آخر ، ومن بيته إلى أخرى . وهذه النظريات قائمة بأصحابها وعصورهم وبآباءهم ، وهي نوع من رد الفعل لظروفهم وواقعهم ولتحديات مجتمعاتهم .

ولا نستطيع أن ننسى معنا حقيقة أساسية قد ثبتت بمراجعة تراجم أصحاب النظريات الفلسفية ، فقد ثبت أن معظمهم كانوا مصابين بأمراض وعاهات لا تضع أحدهم في صف الإنسان السوى (فولتير) كان مريضاً بالصدر (ونتيشه) كان مضطرب العقل . وقد جن جنوناً حقيقياً في آخر أيامه . (ومارسيل بروست) كان مصاباً بحالة نفسية غريبة ، وكان يعاني اضطراباً عصبياً مستديماً (وبيكاسو) كان من المجانين الخطرين (وبودلير) كان مضطرب العقل والنفس (وفرلين) لم يكن يفique من الخمر . وكان (فرويد) يقاسي عقدة الاضطهاد ، واضطراب النفس (وسارت) كانت لأولياته القاسية أثراًها العنيف على مزاجه النفسي وأرائه .

( ٢ )

لم تكن آراء النظريات الفرويدية إلا مجموعة من الافتراضات والتقديرات التي كانت ثمرة عدة مصادر :

أولاً - تجارب (فرويد) مع المرضى والمصابين بالاضطراب النفسي . وقد قصر أبحاثه عليهم أربعين سنة ، فلم يلتقي في دراسته بأي شخصيته سوية .

ثانياً - اخذ ( فرويد ) من دراسة نفسه وطفولته قاعدة عامة للبحث ، وعمد من خلالها إلى استخلاص قوانين عامة . بينما لم يكن فرويد إلا فرداً يعيش في مجتمع يضطهد اليهود ، ويتمي إلى أقلية مكرورة . وأقل ما ينساب إليها : حب المال والتعصب والطموح الاقتصادي .

ثالثاً - كان ( فرويد ) نفسه مريضاً . فقد ذكر الدكتور ( إيرنست جونر ) أنه كان خلال طفولته ينسى نفسه في الفراش ، وكان في شبابه ينسى الأسماء ، وكان يدخن عشرين سيجارة في النهار ليهدىء من سوراته العصبية ، وكان دائم العزلة ولا يسمع لأحد أن يصاحبه طويلاً .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى . فإن نظرية ( فرويد ) لم تكن هي الثمرة الحقيقة لمدرسة التحليل النفسي ، ولكنها كانت وجهة نظر منها ، حيث اختلف معه شريكه في النظرية ( أدلر ويبونج ) اللذان رفضا إقرار وجهة نظره في إعلاء الجنس ، فانفصلا عنه .

وكان ما ذهب إليه ( فرويد ) أن الإنسان في جوهره حيوان كغيره من الحيوانات ، وأن غريزته الجنسية هي الأساس الأول لسلوكه في الحياة .

وأن غرائز الإنسان هي التي تحكمه وتسيطر على نشاطه . وأن الروح لا وجود لها على الإطلاق . وأن الضمير والدين والأخلاق والقيم العليا في حياة البشرية تنشأ من عقدة الجنس . فهو على الجملة يفسر النفس والحياة كلها من خلال الجنس .

\*\*\*

أما ( أدلر ) فكان يرى أن الشعور بالنقص هو : أهم في الأمراض العصبية من الأمور الجنسية التي بالغ ( فرويد ) في تصوير خطرها وعنته : أن الحقيقة الأساسية في الأمراض العصبية هي الشعور بالنقص ، وكل إنسان يتمتع بإرادة أساسية في القوة ، ويدافع ملح نحو السيطرة والتتفوق ، فإذا وجد أن ينقصه شيء ينساق إما إلى الموت ، أو نحو جعل نفسه متفوقة بطريقة ما . وعنه أن حافظ تأكيد الذات ، وليس الدافع الجنسي هو القوة السائدة الإيجابية في الحياة . لذلك فهو

يتعرض للتشييط من قبل محبيه ، ومن قبل حساسية الفرد الخاصة ، وهكذا يكون هذا الحافز منبع كل إنتاج من جهة ، كما يكون مصدر السلوك الخاطئ ، وعدم التلاوم من ناحية أخرى .

ولا ينكر (أدلر) أهمية الدافع الجنسي ، ولكنه يعتقد أنه ليس له تلك الأهمية الشاملة في حياة الطفل التي ينسبها إليه (فرويد) .

وعند (أدلر) أن التفوق والسيطرة بحسبانها هي الغريزة السائدة في الإنسان تجده وسائل تحقيقها بغير الحب الجنسي .

ويرى (أدلر) أن لكل إنسان قصداً في الحياة ، وأن لكل إنسان تقريراً نقصاً جسدياً أو إجتماعياً ، وأن العواطف لا تسوق الإنسان ، وإنما الإنسان هو الذي يختار العواطف ، وأن قصد الإنسان في حياته هو موضوع أحلامه وخواطره ، وقد يكون أحياناً سبباً لأمراضه .

وعنده أيضاً أن هذا النقص الجسمي أو الاجتماعي مع الرغبة الملحة في التفوق ، هي التي تدفعنا إلى أن نتعاض عنها بكفاية أخرى .

ويرى (أدلر) أن النقص يكاد يكون هو السبب الأساسي للتبوغ ، لأنه يبني الشخصية من جديد ، ويبحث النفس على التطلع والاستكمال<sup>(١)</sup> .

وقد عارض كثير من العلماء ما وصل إليه (فرويد) .

يقول (كارل فلوجل) في كتابه : (الإنسان والأخلاق والمجتمع) . إن مكتشفات التحليل النفسي ونظرية (فرويد) في ميدان الغريزة الجنسية قد صدمت شعور كثير من الناس فهم يشعرون أن علماء النفس حين يحاولون فهم البواعث التي ترتكز عليها القيم الأخلاقية والدينية والجمالية . قد يحطمون هذه القيم عينها . بل لعلهم يعملون فعلًا على تحطيمها .

وحذر (فلوجل) من نتائج هذه الأبحاث ، وخاصة ما يتعارض منها مع النظم والعقائد وقال : ربما كان علماء النفس قد يكونون هم أنفسهم من المصايبين

(١) عن بحث هام عن فلسفة (أدلر) للدكتور (فائز عاقل) .

بذلك العقد التي يخلو لهم الحديث عنها . ولذلك جاءت معظم أحكامهم مشوبة بالهوى ، قائمة على معرفة مبتسرة . وقال : إن علم النفس علم مهمته مقصورة على وصف حقائق الحياة العقلية وتصنيفها . فلا شأن له بالقيم ذاتها .

وقد أكد كثيرون من الباحثين ، ومنهم من تابع ( فرويد ) في كثير من رأيه ، ونشر فكره في اللغة العربية ، أن ما كتبه ( فرويد ) لا يمكن أن يسمى علمًا ، وإنما أكثره فلسفة ، وأقله علم .

\*\*\*

وأشار كثير من الباحثين الذين تابعوا مناهج النفس ، والتحليل النفسي إلى أن نظرية ( فرويد ) في حد ذاتها ، ليست إلا وجهة نظر معينة لم تثبت طويلاً في مجال التجربة ، وقوامها قوله : « إن معارضة رغبات الطفل في صغره تؤثر في تصرفاته إذا كبر » .

وقد عارض هذا الرأي علماء الإحصاء ، وعلماء البحث النفسي والاجتماعي الذين أعلنوا بعد دراسات طويلة بضرورة استخدام ( الضرب ) كوسيلة لتقدير الطفل ، ووصل العلماء إلى ما ينافق نظرية ( فرويد ) مناقضة تامة ، ووصلوا إلى أن مسلك الطفل يتاثر بعدد كبير من العوامل غير البيئة والوسط ، والحالة الاجتماعية ، فلا سبيل لإخضاع تربية الطفل لنسق واحد .

\*\*\*

كما عارض ( فرويد ) كثير من الباحثين في مجلل آرائه . وقالوا : « إن ( فرويد ) أقرب إلى المتبين منه إلى العلماء ، وإنه يرمي بنظرياته وآرائه دون أن يقدم لها البرهان العلمي ، أو السند الواقعي .

وإنها تقوم في أغلبها على الافتراض ، ثم يصدق ما يفترض فيبني عليه ، وكأنه حقيقة علمية لا يأتيها الباطل ، وفيها يتعلق بالغرائز ، وهو يسميها الدافع الجنسي ، فإن الدراسات العلمية قد أثبتت بما لا يقبل الجدل : أن الدافع الجنسي يأتي في مرتبة أدنى من كثير من الدوافع الأخرى كالدافع إلى الهواء أو الشراب أو الطعام .

ثم إن الدافع الجنسي يخضع للتربية بمعنى أننا نستطيع تربية الإنسان على العفة بحيث يضبط دافعه الجنسي ، ويتحكم فيه ، وبذلك تكون العفة أمراً ليس ممكناً فحسب . بل ضرورياً . وقد أمكن تنظم تصريف الشهوة والتسامي بها بكثير من الوسائل كالرياضة الجسدية أو الروحية أو الشعر أو الموسيقى » .

\*\*\*

ويرى العلماء المتخصصون في مجال النفس أن نقطة الضعف في (فرويد) « كعالم » أنه اتخذ من دراسة نفسه وطفلته قاعدة عامة ، وحاول عن طريقها الوصول إلى قوانين شاملة ، بينما وهو يهودي يعيش في (النمسا) المتعصبة ضد اليهود ، فكيف يمكن أن يتخذ من وضعه كمخططه في مجتمعه قاعدة لنظرية يطبقها على الإنسانية كلها .

والمعروف أن كل فلسفة في الحقيقة . إنما هي رد فعل لنفس الفيلسوف وعصره ومجتمعه ، وقد عرف عن (فرويد) أنه كان مريضاً ، وأنه كان يمر بأزمات نفسية ، وهو يعالج « مريضة » تتردد عليه بالهوى الجنسي هي « سيسيل » المصابة بعقدة (أوديب) فيما كان (فرويد) يقوم بعلاج هذه الفتاة تكشف له عن نفسه أنه مصاب بعقدة (أوديب) وأنه كان يتوجه إلى أممه ، ويغار من أبيه ، وأنه اتهم أباه ظلماً بجريمة أخلاقية رهيبة .

إن أسطورة (أوديب) الإغريقية التي تتحدث عن أن أباه ارتكب جرائم ، فقتل أباه ، وارتكب خطيئة أخرى ، ثم عاقب نفسه بأن فقاً عينه ، هذه الأسطورة جعلها (فرويد) حقيقة يؤمن بها . ومن أجل هذا أعلن كثير من الباحثين ، وفي مقدمتهم الدكتور (ناتان كلابين) نبذ طريقة (فرويد) في العلاج النفسي والعقلي . هذه النظرية التي ترجع جميع الأضطرابات النفسية إلى أساس جنسية بحتة ، وقال : إن هذه النظرية ليست إلا معلولاً هادماً لعقول الشباب ، ومخدراً أحياناً لنفوس أبناء الشعب .

وقد حللت نظرية (إيفان بافلوف) محل هذه النظرية ومؤداها . أن البيئة هي المسؤولة الأولى عما يصيب الإنسان من إنحراف نفسي أو عقلي .

هذه هي محمل آراء الغربيين في نظرية (فرويد) إذن فلماذا وهي النظرية الفاسدة المهللة إلى هذا النحو استطاعت أن تشق طريقها في عنف ، وتكتسح كل النظريات ، وتلتحق بالجامعات والمناهج العلمية ، حتى في بلاد العالم الإسلامي ، وهي نظرية غربية عنه كل الغرابة ، وعنه من مناهجه في النفس ما يتفق مع ذاتيه وقيمه وتراثه النفسي والاجتماعي .

( ٣ )

كشف الدكتور (صبري جرجس) في كتابه (التراث اليهودي الصهيوني في علم النفس ونظرية فرويد) . عن السر في هذا التركيز الذي قامت به القوى المسيطرة على الإعلام والأدب والفنون في الفرب على نظرية (فرويد) واحتضانها على هذا النحو الغريب بالرغم من أنها لم تكن صحيحة علمية . وفي نفس الوقت خفتت أصوات النظريات الأخرى المعدلة والمصححة .

يقول الدكتور (صبري جرجس) : لفت نظري حقيقة كبرى : تلك هي العلاقة الوثيقة بين : (فرويد) رجل العلم والتحليل النفسي ، والفكر العالمي من ناحية ، وبين التراث اليهودي الصهيوني ، والصهيونية ، والعمل السياسي الديني العنصري من ناحية أخرى ، وكما تبدي لي ليست علاقة مصادفة ، ولكنها علاقة أصل ومسار وهدف .

وأشار إلى أن فرويد وأصحابه الذين حلوا لواء فكرته من بعده كانوا جمعاً من الصهيونية : (سانكس ، ورايلك ، وسالزمان ، وزيلبورج ، وشويزي ، ووتيلز ، وفرانكل ، وكاتز ، وفينكيل) .

وأشار إلى عدة عبارات وردت في كتابات يهودية لفت نظره إلى ما يراه الآن من علاقة بين الصهيونية ونظرية (فرويد) .

وذلك ما أشار إليه « باكان » في بعض خفايا التراث اليهودي الصهيوني لها علاقة بالتحليل النفسي . بل إلى ما ذكرته صراحة الكاتبة (ترود ، وايز ، دوز ، مارين) عن كيف تحقر اليهودية الصهيونية العقل الغربي مزيفة في سبيل ذلك

وقائع الماضي وأحداث الحاضر ، آمنة بعد ذلك من الافتضاح ، ومطمئنة آخر الأمر إلى التصديق .

ثم يتساءل الباحث كيف لم يتتبه أحد . وقد ناهز عمر التحليل النفسي الفرويدي سبعين عاماً؟ وكيف لم يتتبه أحد إلى هذا الأمر؟ وكيف فاتت هذه العلاقة بين الفكر التحليلي ، والفكر الصهيوني ، جميع من شغلهم التحليل النفسي من تابعوه ومن نقدوه؟ .

ويقول : إن مفاهيم التحليل النفسي قد قدمت في أواخر القرن الماضي في إطار علماني . ثم ما لبثت الأبواق الخفية والمقنعة للدعائية اليهودية الصهيونية أن أحاطت هذا الفكر وصاحبها بهالة من التزاهة الفكرية ، منعت حتى أعنف معارضيه من أن يستربوا حتى في أصوله وإن أنكروا مفاهيمه ، وذلك على الرغم مما تسرب في كتابات ( فرويد ) وأصحاب فكرة من عبارات تكشف عن يهودية صهيونية واضحة التعصب . وقد فات مدلول هذه العبارات الأكثرين من الناس حتى رفعت الصهيونية العالمية كل الأقنعة التي تتستر وراءها . وظهرت واضحة لاخفاء فيها منذ نهاية الحرب العالمية الثانية من ناحية ، وحتى انصرف أحد أدبائها : ( دافيد باكان ) ينقب في حفريات التراث اليهودي الصهيوني محاولاً الرابط بينه وبين الفكر الفرويدي .

ويقول الدكتور ( صبري جرجس ) : إن الفكر الفرويدي المنبعث أساساً من التراث اليهودي والصهيوني كان يهدف أساساً إلى تقويض الأسس التي تقوم عليها حضارة الغرب ، وإن هذا الفكر لم ترد به أية دعوة انحلالية صريحة ( وكذلك الوجودية ) وإنما كانت الإيحاءات الانحلالية تتخلل المفاهيم الفرويدية ، ثم قامت أجهزة الإعلام الصهيوني بتقديم هذه المفاهيم لتنظيم الأدب والفن على نحو يغري الناس بالتحلل ويسير لهم سبله .

والمعلوم أن الدعوة الضمنية وخاصة إذا مسست ( قياماً ) يحرض الناس على بقائهما . وقد تكون أشد فاعلية في زعزعة إيمانهم بها من الهجوم الجريء السافر عليها .

ويلاحظ الدكتور ( صبري جرجس ) أن التحليل النفسي ( الفرويدي )

يكون لدى أصحابه وحدة عضوية ، وأيدلوجية . إما أن تقبل كلها أو ترفض كلها ، ولا سبيل فيها إلى التجزئة ، ثم يصل الباحث إلى الحقيقة التي تقول بأن هناك علاقة أكيدة بين نظرية (فرويد) في النفس التي هزت الفكر الإنساني كله ، وأثرت فيه ، وبين الصهيونية ومخططاتها ، وأن هذه النظرية وتطوراتها تسير جنبا إلى جنب مع المخطط الصهيوني في مجالاته المختلفة عاملة على تحقيق الأهداف الصهيونية .

وإن التحليل النفسي الذي ابتدعه (فرويد) مع ظهور الحركة الصهيونية منذ سبعين عاماً . لم يكن «علمًا مجرداً» ولكنه وثيق الصلة في جوانبه المرضية والحضارانية معاً بالفكر اليهودي الصهيوني الذي ظهر في التراث منذ عهد التوراة وما بعدها . وأنه من أجل ذلك سخرت الصهيونية اليهودية حرها الإعلامية والدعائية لنشر مفاهيمه ، والدعوة له في أوسع نطاق مستطاع حتى أصبحت (الفرويدية) من أقوى العوامل أثراً في التوجيه الفكري والخلقي لعالم الغرب . وقد كان (فرويد) يهودياً حقاً ، وعضوًا عاملًا وفخرياً في بعض المنظمات ، وصديقاً شخصياً (هرتزل) .

وعندنا أنه لا يستبعد أن يكون (هرتزل) هو الذي أشار عليه بهذا العمل ضمن مخطط الصهيونية السياسي والاجتماعي للسيطرة على الحضارة والمجتمعات العالمية .

ويقول الدكتور (صبرى جرجس) أخيراً : «إن العلاقة العضوية والمصيرية والمصلحية بين اليهودية والصهيونية والاستعمار الإمبريالي من ناحية ، وبينها وبين التحليل النفسي الفرويدى من ناحية أخرى قد جعلت من الحركات الثلاث . «ثالوثا» قوامه العنصرية ، وروحه الاستعلاء ، ووسيلته الإفساد ، وهدفه الاستغلال ، وهو بشكل يواجه البشرية ومستقبلها» .

وي يكن العودة إلى ما دعت إليه الصحافة الصهيونية في أعقاب عدوان يونيو ١٩٦٧ حين طالبت بالمزيد من الحرب النفسية ضدنا ، ودعت إلى المضي في استخدام علم النفس (الفرويدى طبعاً) أعمق وأدق ، وذلك لأن علم النفس علم يهودي ، وخلق باليهود بصورة أن يكونوا أقدر الناس على استخدامه .

ولكي تكتمل الصورة لا بد أن نورد هنا ما جاء في بروتوكولات حكماء صهيون من إشارة مماثلة ، قالت البروتوكولات : « لقد ربنا نجاح ( دارون ، وماركس ، ونيتشه ) بالترويج لأرائهم ، وأن الأثر المدام للأخلاق الذي تنشئه علومهم في الفكر غير اليهودي واضح لنا بكل تأكيد ». وقالت البروتوكولات : « يجب أن نعمل لتهار الأخلاق في كل مكان ، فتسهل سيطرتنا إن ( فرويد ) منا ، وستظل تعرض العلاقات الجنسية في ضوء الشمس لكي لا يبقى في نظر الشباب شيء مقدس ، ويصبح همه الأكبر إرواء غرائزه الجنسية ، وعندئذ تهار أخلاقه » .

وبروتوكولات حكماء صهيون ترسم خطط السياسة الصهيونية اليهودية للسيطرة على العالم . وقد كتبت عام ١٨٩٧ .

( ٤ )

أما النظرية الثانية التي تحاول أن تواجه الفكر الإسلامي والمجتمع الإسلامي بقيم ومفاهيم تتعارض مع أصول هذا الفكر ومقوماته المستمدة من القرآن الكريم ، والقائمة على التوحيد ، فهي النظرية الوجودية . التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالنظرية الفرويدية ، وتکاد تكون ثمرة لها امتداداً من الفلسفة المادية في تطورها وغايتها .

فالفلسفة المادية : لا تسلم بوجود الروح ، ولا القوى الغيبية ، وهي لا ترى أن القيم الاجتماعية العقلية والتعاليم الروحية قيم باقية لا يعتريها التبدل والتغيير ، وهي ترى أن الدين ليس فطرة ، والجرحية ظاهرة سوية ، والزواج ليس من الفطرة ، والجنس هو الدافع الوحيد للشخصية ، ومفهوم الاباحة والجنس هما أبرز دوافع الإنسان . ويجري هذا الاتجاه كله من امتداد عنوان « الإنسان حيوان » .

وتقوم النظرية الوجودية على أساس : رفض الحياة والقول بالعدمية وهي تربط نفسها بالدعوة إلى تحرير الإنسان من كل القيود ، كما تقوم النظرية الفرويدية لتحرير الإنسان من الكبت .

فالنظرية تؤمن بوجود أخلاقي للإنسان ونفسه ، وتستهدف تدمير وجوده بتحرره وإطلاقه من كل القيم والقومات - والضوابط .

والوجودية في نظر الباحثين في مجال الفلسفة الغربية هي « فلسفة » عدمية سلبية من ألفها إلى يائها . تود أولاً وقبل كل شيء أن تقتل التفكير ، وتشل القدرة على استخدام العقل ، فهي تقول يجب أن تقتل في نفسك العقل والمنطق إذا أردت لنفسك « خلاصاً » إذ أن الإنسان لا يستطيع أن يحيا بها « والمذهب الوجودي » قائم على عدم الاعتراف بالعقل ، وعدم الاعتراف بالعقل هو عدم اعترافه بكل شيء ، ولا يتبع إلا إلى ذلك الجزء النفسي الذي يملك على الإنسان حسه ونفسه جيئاً وإلى ذلك الشعور بالشيء أو الغثيان الذي يسيطر عليه عندما يواجه العالم .

وتنادي الفلسفة الوجودية بنفي الألوهية والدعوة إلى عبادة الذات ، فالإنسان في نظرها يجب أن يستمتع بوجوده كل الاستمتاع ، ويطلق حريته العنان ، فيتحقق لنفسه أكبر نصيب من المتع والملذات باعتباره إله نفسه وسيده كيانه .

وفي رواية الذباب « لساتر » يقول : أورست مخاطباً « جوبير » رب الأرباب : « سيدى الإله : كان عليك ألا تخلقني حرا ، وما إن خلقتني حتى انفصلت عنى ، وتخليت عن نسبتي إليك . فإنما لم أعد ملكاً وليس ثمة في السماء من خير أو شر ، وإنسان يصدر إلى الأوامر لن أعود أخضع لشرعك ، ولست محمولاً على الخضوع لغير شريعي ، أنا . لأنني إنسان يا جوبير . وعلى كل إنسان أن يتذكر طريقه بنفسه » .

وتعد الوجودية : ثورة على مفهوم الدين في المجتمع الغربي امتداداً لثورات ( نيتشه ، فرويد ، وماركس ) .

وقد أعلن أحد دعاتها البارزين : « هرجرد » حرباً لا هوادة فيها على الإيمان المسيحي كله ، لأنه كما يقول : لا صلة بينه وبين العقل ، فإذا عدنا إلى شخصية ( كيركجورد ) إمام الوجودية في العصر الحديث وجدناه شخصية منحرفة ممزقة .

---

(١) الاستاذ يحيى هويدى : كتاب عن الوجودية .

شأنه في ذلك شأن شخصية (نيتشه) . أمه كانت خادماً تزوجها أبوه سراً . وكان هو أحدب مما ضاعف علته النفسية ، وزاد شعوره بالنقص . فاعتزل المجتمع وعاداته ، وكانت مؤلفاته العشرون هجوماً عنيفاً على معتقدات مجتمعه الديني ، وهداماً للدين الغربي . ودعوة للناس إلى عدم الإيمان بأنفسهم . ومن هنا كانت الوجودية دعوة صريحة ضد المسيحية الغربية ومحاولة لخدمها ، وحرباً سافرة على الأديان كلها . وقد تابع (سارتير) الفلسفه الغربيين الذين حاولوا منذ ١٨٨٠ إنشاء « أخلاق لا دينية » هذه الدعوة الأخلاقية المنفصلة عن العقيدة ، والتي تجعل أساسها عدم وجود « إله » . وقد جاءت نظرية (سارتير) كرد فعل لشخصيته وأزمات حياته ، ولتحديات الحرب العالمية الأولى والثانية للمجتمع الأوروبي عامة ، والفرنسي خاصة .

وتحمل آراء الوجودية من نصوص سارتير :

- الله افتراض غير نافع ، وهو يكلفنا كثيراً . فنحن نلغيه .
- هذا العالم وجد بغير داع ، ويفضي لغير غاية .
- يوجد كل موجود بدون سبب عقلي وبدون داع ، وتمتد حياته بواقع من الضعف . ثم يموت بالصادفة .
- العالم كله خداع ، إننا موجودون بدون سبيل عقلي ، وبلا داع . والعالم يمضي لغير غاية .

وملخص النظرية الوجودية :

- إن أزمة العصر هي غرابة الإنسان عند ذاته . فإن التقدم التكنولوجي قد جعل منه ترساً في ماكينة أو قطعة غيار في جهاز . وتدعوا الوجودية الإنسان فتقول : أنت مطلق الحرية فاصنع ما شئت . فإن الحياة كلها سخف يورث القلق والضجر .

وقد وجه الغربيون النقد للنظرية الوجودية من حيث إنها :

- ١ - تجعل الإنسان في عزلة عن الجماعة .
- ٢ - إنها تستطييب إبراز القبيح من جوانب الطبيعة الإنسانية .

### ٣ - إنها تبطل الأوامر الإلهية ، وتنكر القيم الخالدة .

\*\*\*

وقد وصفت الفلسفة الوجودية بأنها فلسفة الانحلال ، أو فلسفة العلم . إشارة إلى أنها فلسفة الحادبة لا تؤ من بما وراء الحياة ، وإن كانت تؤ من بالحياة وحق الفرد في أن يعيش . وهي في نظر الاجتماعين مذهب فلسفى منحل ، يقوم على تفكك الوعي العام ، وفي نظر الأخلاقيين أنها فلسفة اجتماعية رجعية ، تقوم على أساس إنكار الوجود الإلهي ، فهي تبدأ برفض التبعية للدين ملتزمة أن تخذ لها موقفا من مشكلة إرادة الإنسان وحرি�ته ، فهي تقول إنه « إذا كان الله ليس موجودا ، فكل شيء مباح » . وهذه نقطة البدء في فهم الوجودية كما قال (سارتر) نفسه : من هنا يتضح أن الوجودية لا تعنى من الحرية إلا الفوضوية في أجل معانها .

كما تنكر الوجودية كل مخصوص البشرية من التجارب في الماضي ولا تأبه به . بل تنادي بضرورة تجاهله ، وأن يبدأ الإنسان من جديد تماما كالإنسان البدائي . وتحتقر الوجودية العلم ، وتنكر قيمته ، وليس في الوجودية شيء واحد يفتح الطريق أمام أي تصرف أو عمل لتغيير الواقع الاجتماعي ، بل على العكس من ذلك تحاول أن تغلق كل سبل العمل من أجل مجتمع أفضل وسيطرة أكبر على الطبيعة . ويصور (سارتر) موقفه تماما حين يقول : لقد صنعت ذاتي لأنني لم أكن أبدا لأحد ، والإنسان لا يوجد بل يصنع نفسه .

فمذهب (سارتر) مستمد من تحديات حياته شخصيا ، فإنه ولد وليس له أسرة ، ومات أبوه في الشهر الثالث ، ولم تشعره أمه بحنان أمومتها ، وكانت الأسرة التي عاش فيها مكونة من جدين عجوزين كانوا يؤذيانه هو وأمه ، ويشعرانها بأنها ضائعان .

وقد أدى هذا الجو النفسي (سارتر) إلى تكوين نظرية للبشرية ، وهي نظرية مليئة بعطف مشوه أساسه الاحتقار فأنكر الكنيسة . ومن هنا أراد أن يؤكّد ذاته بأن له رسالة ، وهو الطفل المنبوذ في مجتمع يرعى الأطفال العاديين .

وقد وصف الباحثون الغربيون الوجودية : بأنها الملل والقلق والبعث والأسأم والرفض والتوتر والشعور بالاغتراب والغثيان ، وأنها مرض الإنسان في منتصف القرن العشرين . وذلك على حد قول ( سارتر ) : اليوم كعد ، والغد كبعد الغد ، وأنه لا طعم لشيء ، ولا لذة ولا أمل في شيء . ويقول ( البير كامي ) فيلسوف الوجودية : إن التمرد هو الحل الوحيد لكل ما في الوجود من ( لا معقولية ) ويتربّ على التمرد كحل للتجربة العبيضة : رفض كل التصورات الميتافيزيقية . خاصة فيما يتصل بقضية الحرية وجود الإنسان ، ووجود اللحم والدم ، وهو وجود محدود ، وبسبب المحدود لا ينبغي أن يطلب الإنسان كليات لا سبيل إلى الوصول إليها .

والبير كامي كسارتر ، تقوم فلسفته الوجودية على : اليأس والتمزق النفسي . يقول : ما دمنا نتحدث فليس لأي شيء معنى ، إن مغامراتنا البشرية لا جدوى لها .

ويقول : إن هذا اليأس والتمزق النفسي قد ولدهما الخواص الروحية والفراغ . وقد رافق الفراغ تمزق على النطاق الاجتماعي ، فأصبحت البشرية شاردة لا تؤمن إلا بالمتاع .

وقد وصف ( جاك بيرك ) الوجودية بأنها ظاهرة زمنية عابرة لن يلبث الإنسان أن يتخطاها وهي ليست روحًا .

وليس فلسفة الوجودية فلسفة جديدة . بل هي قديمة قدم الأخلاق والوثنية وأصولها موجودة في الفلسفة الإغريقية ، ومنها استمدت علاماتها وأساطيرها . فقد أنكر ( أبيكور ) وجود الألهة والبعث . ودعا إلى اعتراف الحياة دون ضوابط أو حدود للحربيات .

وقد ابتعثت القوى المدama<sup>(1)</sup> هذه الدعوى ضمن عشرات من المذاهب والدعوات التي أخذت تزداد سيطرة على الأدب والفنون في العالم كله ، وتضييع

---

(1) ظلت كتابات ( كيركجورد ) مجهولة نحو مائة عام ، ولم تترجم ، وتتل هذا الأهتمام الشديد إلا أوائل القرن .

المفاهيم الاجتماعية والنفسية والأخلاقية ، كما ابتعثت هذه القوى مذاهب السحر والغنوصية والإباحة والإلحاد من الفلسفات القدิمة ، وأعادت صياغة مذاهبتها ومفاهيمها على نحو عصري في طابع علمي براق ، مستهدفة إغراء الشباب بها قبل أن يستكمل ثقافته الأصلية أو سن الوعي والرشد الفكري ، مستغلة عواطفه وغرائزه بشتى وسائل الإغراء عن طريق وسائله المختلفة في القصة والأغنية . ومن خلال السينما والإذاعة والصحافة . والهدف واضح كما حده الصهيونية العالمية والقوى الاستعمارية في خططاتها .

وأمّا نجاحات واضحة كشفت عنها كتابات بعض المثقفين الذين عجزوا في مطالع حياتهم من الحصول على مؤلفات غربية وإسلامية تكشف لهم جوهر الإسلام ، وحقيقة الإيمان بالله في أسلوب حديث ووفق مناهج العصر . بينما وجدوا في أيديهم أمثال ( هكذا قال زرادشت ) ليتشه و ( لاعترافات فن العصر ) لشاتوبريان وغيرها من الكتب الأجنبية المترجمة إلى العربية ، والتي تخوض تجربة الإيمان والإلحاد . وقد أشار هؤلاء المثقفون في مذكراتهم إلى أن هذه الكتب هي التي دفعتهم في طريق التحلل والإلحاد حيث لم يجدوا مؤلفات تصحيح المفاهيم أو ترد على الشبهات تعصّمهم من الذلل .

( ٥ )

هناك سؤال هام : لماذا ونظرية النفس الفرويدية ، ونظرية الأخلاق الوجودية على هذا النحو من الاضطراب علميا . ومن الشبهة الخطيرة في اتصالها بالصهيونية والغزو العالمي لقيم الأمم وعقائدها . لماذا نحفل بها ، ونرورج مفاهيمها في أوساطنا وفكernا ؟ إنما يرجع ذلك في الحق إلى آثار النفوذ الاستعماري التي لم تزل بعيدة الأثر في مناهجنا الفكرية والتربوية والتعليمية !

وإلى آخر أشد أهمية وخطرا هو أننا قد نغفل عن أن للتفكير العربي الإسلامي نظرية متكاملة في مجال النفس والأخلاق . وهي نظرية أصلية تستمد من مقومات الإسلام والقرآن . ومن الذاتية العربية الإسلامية . وهي نظرية تختلف اختلافا جوهريا عن نظرية ( فرويد ) في شمولها وفي ارتباطها بالقيم الإنسانية

الأُساسية التي لا سُبُلٌ إلَى تجاهلها . فضلاً عن أنها نظرية بناء إِنسانية ودفعتها إلى القوة والناء والهُنْأِ والهُنْسَهَا الفطرة والحق . وتقوم النظرية الإِسلامية على دعائم أساسية أهمها<sup>(١)</sup> :

أولاً : أنها تأخذ الكائن البشري على ما هو عليه ، ولا تحاول أن تفسره على ما ليس من طبيعته ، كما تصنع النظم المثالية ، مع تهذيب هذه الطبيعة إلى أقصى حد مُسْتَطاع دون أن تكتب شيئاً من النوازع الفطرية أو تمزق الفرد بين الضغط الواقع عليه من هذه النوازع ، وبين المثل العليا التي ترسمها له .

ثانياً : الإِنسان في نظر الإِسلام كائن لا هو بملائكة ولا هو بالشيطان ، مشتمل على الخير كما هو مشتمل على الشر ، له نوازع فكرية تربطه بالأرض ، وزنّعة فطرية أيضاً ترتفع به إلى السمو ، يهبط ويرتفع في حدود طاقاته الطبيعية وعناصره المكونة له .

ثالثاً : الغاية العليا للإِسلام : إيجاد التوازن في نفس الفرد ، مما يؤدي إلى التوازن في المجتمع وسيلة أن يمسك الإِنسان من خيط الصعود ليساعده على موازنة الثقل الذي يجذبه إلى الأرض . فالإِسلام يكره فقدان التوازن ، ولو كان إلى أعلى ، لأنَّه يحرص على أهداف الحياة العليا التي لا تتحقق بغير الاستجابة لنوازع الأرض ، كما يهدف إلى تنظيف الوسائل التي يستجيب بها الفرد لنوازنه حتى ترتفع الحياة كلها ، وتتصبح كريمة .

رابعاً : لا رهبانية في الإِسلام : الرهبانية ارتفاع بالحياة على نوازع الجسد ، وتطهير للروح ، ولكنها في الإِسلام اختلال غير متوازن يعطّل أهداف الحياة .

خامساً : الإِسلام يسعى إلى التوازن الدائم بين أهداف الحياة ، وضرورات المجتمع ، ونوازع الفرد دون أن يطغى هدف على هدف .

سادساً : الإِسلام يعترف بالكائن البشري ، كما هو . فيحقق رغبات

(١) انتقينا في هذا البحث بمراجعات هامة لكتاب (الإِنسان بين الإِسلام والمادية) وكتابات الدكتور محمد محمد حسين والدكتور محمد البهبي .

جسده وعقله وروحه ، كما يعترف بالنشاط الحيوى للإنسان ، وبحق الفرد فى أن يزاول هذا النشاط فى حدوده المعقولة التي لا تؤذى المجتمع ، ولا تؤذى الفرد .

سابعا : الإسلام لا يعترف بما يسمى ( الخطيئة الموروثة ) ولا يعرف التزام أحد بذنب أحد آخر ، « ولا تزر وزر أخرى » بل أمانة ومسئولية فردية ، وهو بإقامة التكليف يعطى الإنسان القدرة على أن يصل إلى أعلى درجات الإنسانية بالعمل الصالح والإيمان معا .

ثامنا : ليست الحرية في الإسلام انطلاقا من القيد والضوابط . وفرق بين الكبت والضبط .

تاسعا : أعلن الإسلام التوازن بين روح الإنسان وجسده ، حتى لا يقع في متناقضات تفسد حياته وفكره ، وتجعله عاجزا عن تحقيق إرادة وجوده ك الخليفة لله على الأرض .

عاشرًا : إن الخطيئة في الإسلام ليست غولا يطارد الناس ، وليس خطيئة آدم سيفا مصلتا على كل البشر ، ولا تحتاج إلى فداء ولا تطهير : ( فتلقى آدم من ربها كلمات فتاب عليه )

حادي عشر : إن الأخلاق لا تنفصل في الإسلام عن العقيدة ، فإذا انفصلت الأخلاق عن معينها الأصيل ( العقيدة ) لم تستطع الصمود أو البقاء .

ثاني عشر : ربط الإسلام الاعتقاد بالجزاء في الآخرة بالاعتقاد بالله ، وجعل الإيمان بالبعث والجزاء جزءا لا ينفصل عن التوحيد .

ثالث عشر : عنى الإسلام بتكوين الخلقة في الإنسان ، وتكوين الضمير الديني ، حتى يكون ذلك ضابطا يحول دون أن يتوجه علم الإنسان وسيادته في الكون إلى الاففاء والتخييب بما يعصم العلم والسيادة والقوة عن أن تستخدم من غير صالح البشرية عامة .

رابع عشر : التوازن : من أبرز مقومات الإسلام التوازن بين مختلف القوى الإنسانية : بين الروح والجسد ، وبين الأسواق العليا . ونزعات الغريزة . وبين

الحضور لضرورات الحياة والتسامي إلى طلاقة الأفق الأعلى . يقع الإسلام في نقطة الوسط بين أفكار البشرية المتطرفة ، وبين الكبت الذي تفرضه بعض النظم والعقائد والانطلاق الحيواني ، وبين الفردية المتطرفة ، وبين الجماعية التي تقضي على كيان الفرد بين المادة المفرقة التي تحدد الحياة بما يقع في محيط الحواس ، والروحانية المفرقة التي تهمل عالم المادة ، وتعلق بالروحانيات والخيال .

(٦)

للفلسفة المادية نظرتها إلى الإنسان وللإسلام نظرته . فما هي النظريتين أقرب إلى الأصلية والفطرة . وأكثر إخلاصاً للإنسان نفسه وعملاً لتحريره ؟

الإنسان في الإسلام مخلوق لغاية ، فلم يخلق عبشاً ولا سدى . والفرق بين الإنسان والحيوان ، إنما يكمن في العقل والقدرة على التفكير . وذلك التكليف الذي أطلق عليه القرآن الكريم اسم « الأمانة » فالإنسان خلق خلقاً متميزاً في طبيعة تركيبه وفي وظيفته ، وغاية وجوده ومآلاته ومصيره ، وأنه قد وضع موضع الامتحان بالحياة والابتلاء بها ، والمحاسبة في النهاية على سلوكه فيها هذا السلوك الذي يقرر جزاءه ومصيره .

وقد هدى الإنسان طريفي الخير والشر ، وكشفت له رسالات السماء مفهوميها ، ونتائج السير في كل منها ( وهديناه النجدين ) .

وقد كان الدين عامة ، والاسلام بوصفه خاتم الرسالات السماوية دعوة إلى تحرير الإنسان من الشر ، ووضعه على طريق الله الحق .

وقد اعترف الإسلام للإنسان بكل دوافعه وغرايئه . ومنها الطاقة الجنسية ، ورغبة الطعام ، والملبس ، والزينة . ولكنه حفظاً لشخصية الإنسان من الانهيار والتدمير ، وضع « ضوابط » منتظمة ، وكفل ذلك داخل نطاق الأسرة والزواج ، وعني ب التربية الارادة لتكون عاملة في كبح جماح النفس دون عنان الشهوات .

وقد أكد الإسلام ترابط الروح والجسد في الإنسان ودعا إلى التوازن بينهما ، حتى لا يقع التناقض أو ما يسمونه في لغة الفلسفة الحديثة : الرفض ، والمسلم لا يكون رافضاً أبداً . لأن توازنه بين الماديات والروحيات ، وبين العقل والقلب ،

وبين الدنيا والآخرة يجعله منطلقا الى غايتها في طريق وسط مأمون . ولن يحدث الاضطراب الذي يزعزع النفس الانسانية ، ويدفعها الى الاحساس بالغثيان أو الضياع الا إذا فقد الانسان عنصرا من العنصرين المتكاملين في داخله وأعماقه .

وفي الإنسان وفق مفهوم الإسلام عنصران : عنصر ثابت لا يتغير منها تغيرت الظروف ، ومما تغيرت حياته على الأرض ، لأنها يتصل بحقائق أزلية ثابتة لا يدركها التغيير . وفيه إلى جانب ذلك عنصر متغير ، أو صورة متغيرة من الجوهر الثابت ، أو حالات متطورة للكيان الدائم ، ولكنها مع تغيرها وتطورها لا تخرج بالإنسان عن كونه الإنسان ، ولا تفصل لحظة واحدة عن كيانه الدائم بحكم وحدة النفس الإنسانية وترابطها وشمومها لكل ما يشتمل عليه الإنسان .

وفي مفهوم الإسلام أن الإنسان قبضة من طين ، ونفحة من روح الله ، وفي قبضة الطين تمثل جميع عناصر الأرض المادية ، وتمثل فيها دوافع الأرض . أما نفحة روح الله فتمثل فيها الإرادة القادرة على التعرف على الخير والشر ، وفيها جميع الرفعة والسمو والتسامي والتطلع الى الكمال ( ونفس وما سواها . فألمها فجورها وتقوتها . قد أفلح من زكاتها . وقد خاب من دساتها )

هذه هي العناصر الثابتة التي لا تتغير منها تغيرت مظاهر الحياة ، والى جانب ذلك صور متغيرة ، أو حالات متباعدة ، وهي في تغيرها وتتطورها لا تخرج بالانسان عن كونه انسانا .

ومن هنا فإن تركيب الانسان الروحي المادي بطبيعته يتطلع الى خالقه ، ولا يستطيع أن يحيا دون عقيدة ودون دين .

وحين يفقد الانسان العقيدة : فإنه يتني بذلك الجانب المادي وحده ، الذي يحوله الى قسوة الوحش ، أو تفاهة الانحلال . فالعقيدة هي التي تضبط هذا التركيب المادي ، وتنظم حركاته ، وتحول دون تبديد طاقته الحيوية في متاع الجسد ، وهنا يقع التناقض ، والرفض ، والتمزق النفسي .

والعقيدة هي القوة الراكزة التي تحول دون التصادم أو الاضطراب أو الانحراف عن الاتجاه الصحيح . هذه العقيدة نيرة ذات بصيرة ، لا تحول دون

الاستمتاع بالطبيات من الرزق ، ولا تحرم زينة الله التي أخرج لعباده ، ولا تمنع تقدم المجتمع أو تطور العلم ، ولكنها تكون بمثابة السياج المانع ، والإطار الحصين .

\*\*\*

هذا هو مفهوم الإسلام للإنسان ، وهو أقرب إلى الفطرة من مفهوم الفلسفات المادية ، وأوسع منها أفقا ، وأكثر إيمانا بالنفس الإنسانية ، وحماية لها .

لقد اعتمدت الفلسفات المادية على مقررات العلم وحدها ، وهي مقررات لم تستطع بعد أن تصل إلى أعماق حقيقة الكائن البشري . ولذلك فقد أخطأ الحساب . وشهد شاهد من أهلها على هذا القصور . ذلك هو الدكتور ( الكسيس كاريل ) وهو عالم طبيعي ، وليس فيلسوفا .

يقول دكتور ( كاريل ): إن أغلب الأسئلة التي يلقاها على أنفسهم أولئك الذين يدرسون الجنس البشري تظل بلا جواب . لأن هناك مناطق غير محددة من دنيانا الباطنة ما زالت غير معروفة . فنحن لا نعرف الإجابة على أسئلة كثيرة مثل :

● كيف تتحدد جزيئات المواد الكيماوية ، لكي تكون المركب والأعضاء المؤقتة للخلية؟ .

● كيف تقرر ( الجنس ) = تناقلات الوراثة الموجودة في نواة البويضة الملقة صفات الفرد المشتقة من هذه البويضة؟ .

● كيف تنظم الخلايا في جمادات من تلقاء نفسها ، مثل الأنسجة والأعضاء ، فهي كالنمل والنحل تعرف مقدماً الدور الذي قدر لها أن تلعبه في حياة المجموع؟ .

● ما هي طبيعة تكوينا النفسي والفسيولوجي؟ إننا نعرف أننا مركب من الأنسجة والأعضاء ، والسوائل والشعور . ولكن العلاقات بين الشعور والمخ ما زالت لغزاً !

إننا ما زلنا بحاجة إلى معلومات كاملة تقريرياً عن فسيولوجية الخلايا العصبية ، إلى مدى أي مدى تؤثر في الجسم .  
كيف يتأثر العقل بحالة الأعضاء؟ .

على أي وجه تستطيع الخصائص العضوية والعقلية التي يرثها كل فرد أن تتغير بواسطة الحياة والمواد الكيماوية الموجودة في الطعام والمناخ والنظم النفسية والأدبية.

هذه هي التعقيدات التي يواجهها العلم في تركيب الإنسان. فكيف يستطيع أن يضع له فلسفة، وهو لم يفهمه على حقيقته بعد!

\*\*\*

غير أن (كاريل) يدهش لمعجزة الخلق التي تغير الذهن البشري يقول: إن الفردية جوهرية في الإنسان ، إنها ليست مجرد جانب معين من الجسم. إذ أنها تتفذ إلى كل كياننا، وهي تجعل الذات حدثاً فريداً في تاريخ العالم، إنها تطبع الجسم والشعور، كما تطبع كل مركب في الكل بطبعها الخاص، وإن ظلت غير منظورة.

تميز الأفراد كل منهم عن الآخر بسهولة بواسطة تقاطيع وجوههم وإشاراتهم وطريقتهم في المشي ، وصفاتهم العقلية والأدبية الخاصة ، ومع أن الزمن يحدث تغييرات كثيرة في مظاهر الأفراد، إلا أنه يمكن دائمًا معرفة كل فرد بواسطة إيقاء أجزاء معينة من هيكله ، وكذلك : فإن خطوط أطراف الأصابع ميزات قاطعة للفرد ومن ثم فإن من بصمات الأصابع هي التوقيع الحقيقي للإنسان.

ومن المحتمل أنه لم يوجد فردان بين ملايين البشر الذين استوطنوا هذه الأرض ، كان تركيبهما الكيماوي مماثلاً، وترتبط شخصياتهما بالأنسجة التي تدخل في تركيب الخلايا والأحلاط بطريقة ما زالت غير معروفة حتى الآن ، ومن ثم فإن فرديتنا تتأصل جذورها في أعماق ذاتنا.

وتطبع الفردية جميع أجزاء الجسم المركبة ، فهي موجودة في العمليات الفسيولوجية كما هي موجودة في التركيب الكيماوي للأحلاط والخلايا. وهذا فإن كل شخص يتفاعل بطريقته الخاصة مع أححداث العالم الخارجي ، مع الضوضاء والخطر والطعام والبرد.

ويقول (كاريل) في النهاية: إننا عاجزون عن اكتشاف الصفات الجوهرية لشخص بعينه ، فضلاً عن أننا أكثر عجزاً عن اكتشاف إمكاناته.

وبحمل ذلك أن هناك ثلات حقائق أساسية : أن الإنسان كائن فريد في هذا الكون ، وأنه كائن معقد أشد التعقيد. وأن الإنسان يشتمل على عوالم متفردة عددها عدد أفراده .

ولنا أن نتساءل : هل هذا الإنسان المعقد الذي لم يكتشفه العلم بعد ، ويفهمه فيما صحيحا ، هل يستطيع أن يرسم لنفسه منهج حياته على النمو الذي يحقق له السلامة والخير ؟

الحق أن المنهج الصحيح هو المنهج الذي رسمه خالق الإنسان العليم بتكوينه وطاقاته ووظائفه ، والأسلوب الصحيح لمعالجة هذه النفس بما يحفظ له التوازن بين فرديته وجماعيته ، وبين روحه وجسمه ، وبين دنياه وأخرته .

وإذا كان الإسلام قد رسم منهج حياة الإنسان على أساس التوازن والتوسط بعيدا عن الإسراف في اتجاه الروح أو اتجاه المادة . فإن الدكتور (الكسيس كاريل) في كتابه : «الإنسان ذلك المجهول» لم يجد إلا أن يرد هذا الذي رسمه منهج الدين يقول : « علينا أن نقي أنفسنا شر الإسراف في أي شيء ، وكل شيء ، فإن الإسراف في أي شيء يفضي إلى الانحلال ، وإن الإنسان يميل بطبعه إلى الإسراف في شهراته كالخمر والأكل والسرعة وغيرها . وعليه أن يروض نفسه على الاتزان وعدم الإسراف في أي شيء حتى في النوم . إن رجل العصر إما مفرط في النوم أو مسرف في اليقظة ، وهذا ضار به وخير له أن يعود نفسه أن يظل يقطأ حتى تدركه الرغبة في النوم فينام » .

لقد حاولت الفلسفة المدنية أن تعتمد مناهج الحيوان لتطبيقها على الإنسان . ومع أن (الدارونية) الحديثة التي تؤمن بتطور (دارون) فإنها لا تؤمن بحيوانية الإنسان ، ولا ماديته الكاملة ، وإنما تؤمن بفرد الإنسان ببولوجيا وسيكولوجيا على النحو الذي أورده (جولييان هكس) في كتابه : «الإنسان في العالم الحديث» .

ومع ذلك فإن النظرية إلى الإنسان كحيوان ما لبثت أن سقطت وهي مناقضة للعقل وللناظرة العلمية وظللت تنمو في جو مرير حتى ظهرت منها النظرية (الفرويدية) التي أقامت قواعدها على أساس «حيوانية الإنسان» وسيطرة غرائزه الحسية وحدها على كل تصرفاته ، ومنها جاءت الوجودية متممة للحلقة التي أرادت

الفلسفية المادية بها أن تخرج الإنسان من إنسانيته ، ومن عقائده ومن فطرته لتسليمها إلى الانهيار والتدمر.

وقانون الفطرة، التي ركب بها الإنسان روها ومادة لا يقر أن الحياة النفسية للإنسان تتبع من جانب واحد. هو جانب الحيوان، ولا يصدق على أي منطق أو مفهوم علمي أن غرائز الإنسان هي التي تحكمه وتسسيطر على كل نشاطه ، وأن جانب الروح لا وجود له على الإطلاق.

(٧)

والنفس الإنسانية لها نظرية في مفهوم الفلسفه المادية ، ولها نظرية في مفهوم الإسلام . وقد قطع الفكر الإسلامي شوطا طويلا في مجال دراسة النفس مستمدًا مفاهيمه الأساسية من القرآن الكريم .

ويرمي مفهوم الفكر الإسلامي من معرفة النفس أن يكون سبيلا لاصلاحها أو إلى تهذيب الأخلاق الذي لا يتأتى إلا بمعرفة النفس وعيوبها حتى يتمكن من إصلاحها . فليست معرفة النفس في الفكر الإسلامي هدفاً مجردًا في ذاته ، ولكنها وسيلة إلى مراقبة السلوك .

ويعد الإمام الغزالي : هو مؤسس علم النفس الإسلامي ، وهو يفسر سلوك الإنسان بأربعة دوافع أساسية هي: شهوة الطعام ، والجنس ، والمال ، والجاه . وأساس هذه الدوافع كلها عنده هي غريزة الطعام ، وعنده أن الاعتدال هو الميزان الصحيح لجميع أنواع السلوك والخروج عن حد الاعتدال إلى التفريط والأفراط ، هو سبب الأمراض النفسية ، والعلاج هو التما斯 حد الاعتدال الواجب ، فطابع الفكر الإسلامي في السلوك هو الاعتدال . ذلك الميزان الصحيح لجميع أنواع السلوك والغاية من كل سلوك هو معرفة الله ومراعاة ما أمر به في كتابه ليهتدى الناس إلى الصراط المستقيم ، واتباع سبيل التقوى .

والغريزة الجنسية عند الإمام الغزالي ركبت لفائدين: اللذة، وبقاء النسل ، واللذة ليست مطلوبة لذاتها أو لبقاء النسل . بل لشيء آخر أسمى وأرفع ، وللشهوة

عنه درجات ثلاثة: إفراط، وتغريط، واعتدال. فالإفراط ما يقهر العقل حتى يصرف همة الرجل إلى الاستمتاع بالنساء والجواري ، فيحرم من سلوك الرجلة، أو يقهر الدين حتى يجر إلى اقتحام الفواحش.

والتغريط في هذه الرغبة هو الضعف، وهو مذموم. والمحمود أن تكون معتدلة ومطابقة للعقل والشرع. ورسم الغزالي لعلاج آفة هذه الشهوة أمرأً ثلاثة: الجوع، غض البصر، والاشتغال بشيء يستولي على القلب.

\*\*\*

ولا ترى النظرية الإسلامية رأي النظرية المادية من أن الجسم هو الأصل، ولا ترى أيضاً أن الروح هي الأصل، كما ترى بعض الفلسفات الروحية المسرفة، ولكنها ترى أن هناك علاقة متبادلة بين النفس والجسم. ليست النفس هي التي تسيطر على الجسم، وليس الجسم. بل هناك تفاعل بينهما ، وتوازن. ذلك أن الإسلام يأخذ الإنسان ككل: عقله وجسمه ونفسه وروحه. فهو يوازن بين مطالب جسده ، ومطالب روحه فهما جزءان من كيان متكامل. وبذلك يشجب الإسلام نظرة بعض المذاهب التي ترتكز على عقيدة الروح، أو التي تتجه إلى مادية الجسد مع إهمال مطالب الروح. فوحدة الجسم والنفس في الإسلام أساس «حتى إنه يجعل العبادة عملاً . والعمل عبادة، ولا يفصل بين الماديات والروحيات، ولا بين الأرض والسماء . والإنسان في نظر الإسلام متميز عن الحيوان ، ومن أجل ذلك ينبغي له أن يتحقق كيانه الإنساني المتميز ، ولا ينحرف إلى حياة الحيوان . ومن الضروري لذلك ألا تخضع خصوصاً مطلقاً لدافع الغريزة».

\*\*\*

وإذا كانت النظرية النفسية الفرويدية المادية ترى كراهية القيود التي تفرضها العقيدة على السلوك ، وتعدها كوابت للنشاط الحيوي . فإن العقيدة الإسلامية لا تكبت النشاط البشري . وإنما تساير الفطرة . ومن مسيرة الفطرة جاءت تكاليف العقيدة الإسلامية.

(٨)

لِلإسلام في مجال الطاقة الجنسية، وقضية الكبت موقف ورأى مختلفاً واضحاً عن النظرية المادية. فالإسلام أساساً يعترف بالغريرة الجنسية فهي طاقة بشرية تحتاج إلى إشباع، وهي تؤدي مهمة حيوية. بإشباعها. وهي مصدر نتاج البشرية الذي لا يتوقف. ولكن الإسلام يضع هذه الطاقة الضوابط، ويحيرها في دائرة النهج الطبيعي.

وتقوم النظرة الإسلامية على أساس استنكار الاستغراق والإسراف، لأنه يضخم أحد جوانب الإنسان على حساب بقية الجوانب، ويستنفذ طاقة يمكن أن تنطلق في اتجاهات عدة، ويكشف القرآن الكريم عن الشعوب التي انهارت واستغرقتها متع الجنس الفاجرة والترف.

ولقد أسرفت الفلسفة المادية في الحديث عن إطلاق الغرائز وإياحتها، ونددت بالكبت واعتبرته مصدرأً من مصادر الأمراض النفسية.

ولقد كان (فرويد) في نظره تلك واقعاً تحت تأثير بعض المفاهيم الدينية المنحرفة التي كانت تعيشها أوروبا، والتي كانت تدعو إلى كراهية الطاقة الجنسية، والعلاقة بين الرجل والمرأة، وتحرص على الرهبنة واعتزال الحياة.

أما بالنسبة للمسلمين. فإن الأمر مختلفاً كبراً. فقد اعترف الإسلام بالدراواع الفطرية، ونظر إليها نظرة التقبل والإقرار على أنها واقع طبيعي لا اعتراض عليه في ذاته، ولكنه وضع له الضوابط حتى لا ينساق الناس مع هذه الرغبات، فلا يلبثوا أن يستبعدوا لها، ويضعفوا عن مواجهة الحياة ونضارتها. وقد كان اعتراف الإسلام بها عاملاً من عوامل انطلاقها دون تكبّت في اللاشعور.

فالإسلام لا يحرم الرغبة، ولكنه ينظمها. والإسلام لا يقر الإسراف فيها، كما لا يقر رفضها. وهو يعمل على إقامة التوازن بما تنتهي معه كافة الاضطرابات النفسية والعصبية التي تنشأ من المتبوع ومن الإسراف على السواء. والطريق الطبيعي

للطاقة الجنسية هو «الزواج» وليس أي أمر آخر . وهناك فارق واضح بين الكبت والضبط . فالكبت هو إنكار هذه الطبيعة البشرية أساساً . والنظر إليها نظرة كراهية . بينما الضبط يحييء على أساس الاعتراف بها ، فهو يؤثّر جلها أو يعلّمها ، ولكنه لا يقتلها ولا ينكرها . أو ينظر إليها على أنها من المحرمات .

وبذلك تختلف النظرة الإسلامية للجنس عن نظرة الفلسفة المادية التي جاءت أساساً من منابعها ومصادرها في المجتمع الغربي ، وكرد فعل لبعض المفاهيم الدينية المبتدعة ، والتي تختلف مع جوهر الدين . ومع جوهر الفطرة الإنسانية .

وقد رسم رسول الله صلى الله عليه وسلم مقطع الرأي في ذلك حين قال : (يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج) والمسلمون<sup>(١)</sup> «أمروا بالعفة إذا عجزوا عن الزواج» . «أما هناك فالأصل هو العفة . فإذا عجزوا تزوجوا» ولذلك كانت الفلسفات السابقة على الإسلام تحاول حصر هذا الزواج في أضيق نطاق ، وتخرّمه على القادة الروحيين ، أو تقلل فرصته بمنع زواج الأرملة والمطلقة . ولذلك جاء الإسلام فأزال الفكر المعادي للزواج الذي ساد العالم المتدين قبلبعثته ، والذي كاد بفناء الجنس البشري ، أو قيام تقاض في ضمير المتدين بين قوانين الحياة التي يمارسها فعلاً ، وبين تعاليم الدين التي يجب عليه احترامها .

والاتصال الجنسي في الإسلام له ثواب .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إن في بعض أحدهم لأجرأ» قالوا : أيّاتي أحدهنا شهوة ويكون له فيها أجر؟ ! .

\* \* \*

«وتحرير الزنا في الإسلام لا ينبعث من كراهية الجنس . بل من احترام الجنس وتتنزيهه عن العبث ، ومن احترام المرأة وتتنزيهها عن أن تكون أدلة لمعنة

(١) من كتب : ( .. في فكر منجل )

الرجل ، وحتى لا ينسب الطفل لغير لحظة الحب التي أنجبته ، وإذا علمت أن الزنا لا يجوز إثباته بالتجسس أو الشبهة ، وأن عقوبة الرجم لم تطبق في التاريخ الإسلامي إلا على معترف أو معترفة . وأن هذا الزاني المعترف لو أنكر بعد أن أصابته الأحجار . بل لوف هارباً من الأحجار وقف تنفيذ الحد » .

وقد أشارت إلى أهمية هذا المعنى الدكتورة ( سجريد هونكه ) في كتابها : ( شمس الله تشرق على الغرب ) . حين قالت : « إن تعبيرات احترام المرأة دخلت اللغات الأوروبية على يد العرب » . هذا فضلاً عن أن الخطيئة في الإسلام من الأمور التي تقطعها التوبة .

ولا شك أن هذا الضبط الإسلامي هو مصدر السكينة والتوازن الذي تنسم به الشخصية الإسلامية ، بينما كانت هذه الدعوة إلى الانطلاق الجنسي ، والتحرر الاجتماعي هي التي فتحت باب القلق الدائم الذي لا ينتهي ، والاضطراب النفسي والعصبي الذي يؤدي إلى أمراض ضغط الدم وأهستريا والجنون والجريمة .

وليس مصدر ذلك الكبت كما قال ( فرويد ) بل هو ( الإطلاق ) وفي الإسلام لا مانع من التوازن ، والاعتدال بين المتع المشرع ، وبين الاندفاع في الأرض للعمل ، والتممير والبناء . بل إن النفس السوية تكون في مجال العمل أكثر قوة من النفس المنحرفة المنهارة .

والإسلام يحدد مصارف الجنس ، ويحددها بالزواج ، وهو حين يدعو إلى التبشير في الزواج . إنما يخفف الضغط على الأعصاب إلى أقل مدى ممكن ويريح النفس من كثير من عوامل الاضطراب . هذا وبالرغم من هذه الصيغات التي يصدرها ( فرويد ) مهدداً بالكتب . فإن العلماء لا يرون ما يراه . بل يرون أن الأمر أهون من ذلك كثيراً . وهذا الدكتور ( لويس بيش ) الطبيب النفسي يقول : إن الدوافع الغريزية الجنسية دوافع غريزية ، تحاول أن تعبر عن نفسها . ولكن هذا لا يعني أبداً أن عدم الإشباع يؤدي إلى الدمار . إن التعبير عن الجنس ليس ضرورة مطلقة ، وليس هناك ثمة ضرر جسمى أو عقلى ينبع عن الامتناع عن الجنس .

إن الإثارة الجنسية إنما تجيء من العالم الخارجي ، وإن ما تتخيله عقولنا عن الجنس يكون أشد إثارة من الجنس في واقعه الموضوعي . ومن ثم نستطيع أن نقول

إن الكتب الجنسية وأفلام السينما . وما إلى ذلك هي المسؤولة الأولى عن إثارة الحيوانية الكامنة في أعماقنا . وليس الجنس في ذاته . « وعلاج الجنس هو الزواج أو الكظم الذي لن يضر شيئاً » .

(٩)

للحرية في الإسلام نظرية تختلف عن مفهوم الحرية في الفلسفة المادية .

فقد ولد الناس جميعاً أحراضاً ، وحريتهم في الحياة مطلقة في كل شيء ، وتبقى مطلقة حتى تصطدم بالحق أو الخير . فإذا اصطدمت بالحق أو الخير سواء كان خير الفرد أو خير المجتمع . فإن الحرية الفردية تقف وتنقيد عند حدود الحق والخير . وقد دعا الإسلام إلى التحرر من ريبة التقليد ، ودعا الناس إلى التفكير بالدليل والبرهان . ولا يتصور الإسلام الحرية انطلاقاً من الضوابط والنظم الإنسانية والنفسية والاجتماعية . لأن الحر لا يمكن أن يكون منطلقاً .

ذلك أن الحرية لا تكون مطلقة أبداً ، لأنه لا شيء في الوجود الإنساني يعد مطلقاً من كل قيد ، وأن الحرية معنى اجتماعي لا يتصور وجوده إلا في مجتمع يأخذ الأفراد منه ويعطون ، ما دامت الحرية معنى اجتماعياً . فلا بد أن تكون لها ضوابط إجتماعية .

وحقيقة مفهوم الحرية : إنما هو تحرير الإنسان من العبودية ، وأنظر المظاهر التي تستبعد الإنسان إنما هي الشهوات والأهواء شهورات المال والذات والخلق والطعام .

والحرية هي أساس المسؤولية والجزاء . ومن هنا كانت دعوة الإسلام إلى تحرير الإنسان ، فلا يكون عبداً لهوى من الأهواء .

وتقوم الحرية بالنسبة إلى المعاني والأفكار على أساس التخلص من عبودية المذاهب والأفكار التي لا تتفق مع التوحيد ، و اختيار الأصلح مما يفيد في ضوء القيم الأساسية لأمتنا وفكرنا .

وشرط الحرية ألا تنتهي إلى الفوضى التي تضر بمصلحة الفرد والجماعة ، والحرية هي الانطلاق في حدود طاقة الإنسان الانطلاق في الرأي والاعتقاد في القول وفي الفعل .

ومن هنا يبدو الفارق بين مفهوم الفلسفة المادية ، ومفهوم الإسلام . فيبدو أن المادية هي التي تدعو إلى الحرية بمعنى الانطلاق ، وكسر كل الحواجز والقيود . بينما يبدو مفهوم الإسلام . وهو يدعوا إلى إقامة الضوابط التي تحول دون الانطلاق المطلق .

ولا شك أن الحرية بمفهوم الفلسفات المادية ليست من مظاهر التقدم التي تستهدف رقي الإنسان ، ورعاية المجتمعات وحياتها من الأخطار ، نفهم أن المادية تدعو إلى الانطلاق ، لأنها تنكر القيم والمثل ، والمبادئ ، وتوئ من بالفردية والأنانية التي هي أخطر مظاهر الطفولة الإنسانية ، ونفهم أن الإسلام يدعو إلى الحد وعدم الانطلاق لأنها تدفع الإنسان نحو المستوى الإنساني الرفيع ، وهو مستوى الرشد وفي هذا المستوى يقر الرشيد بوجود غيره ويؤمن بالقيم والمبادئ التي تجعل منه ومن غيره وحدة في الترابط والانسجام .

والإقرار بالغير مع الإيمان بوجوب الانسجام معه يجعل حرية الفرد في حدود مصلحة الغير ، فللفرد أن يرى ويعتقد ، ويقول ويفعل ، ويتصل بالغير . ولكن لا على الإطلاق . بل بما يصون حرمة الغير ويحفظ وجوده . ومن هنا خطأ القول بأن الحرية بمعنى الانطلاق هي مظهر للتقدم والتطور . ذلك أن تطور الإنسان وتقدمه الصحيح ، والتاريخي لا يقر هذا الانطلاق . أما التقدم بمعنى العودة إلى حيوانية الإنسان وحدها . فهو دعوة إلى عهد الطفولة الإنسانية .

الحد من الانطلاق هو التنظيم ، وليس الكبت من لوازم المجتمع ، وطبيعة كل مجتمع هي تنظيم علاقات أفراده بعضهم ببعض<sup>(١)</sup> .

ومن الواضح في ضوء هذا أن مفهوم الكبت في الإسلام مختلف عن مفهومه

---

(١) الدكتور محمد البهري : الإسلام والفلسفات الحديثة .

في الفلسفة المادية . والإسلام حين يعترف بالغرائز والطاقات والرغبات الحسية ، ويعطيها حرية العمل مع تنظيم هذه الحرية وضبطها حماية للكيان الإنساني نفسه ، وحماية للمجتمع ، فهو لا يعرف الكبت بالصورة التي عرفتها المجتمعات والمفاهيم الدينية التي وضعـت هذه النظرية تحت ظلـاها الكثيفـة ، وفي مواجهـة تحديـاتـها . والأسلوب الذي تدعـو إـلـيـهـ النـظرـيـةـ المـادـيـةـ فيـ مـواـجـهـةـ ذـلـكـ . هوـ إـطـلاـقـ النـفـوسـ إـطـلاـقاـ كـامـلاـ . وـمـنـحـ الغـرـائـزـ حـرـيـةـ مـطـلـقـةـ . وـذـلـكـ مـاـ لـنـقـرـهـ الفـطـرـةـ الـإـنـسـانـيـةـ . فالغرائز الجنسية حقيقة لا يمكن تجاهلـها . والحلـ الإيجـابـيـ لهاـ هوـ الزـواـجـ . فإذاـ لمـ يـتـيسـرـ فـهـنـاكـ التـسـامـيـ بـالـغـرـائـزـ يـمـنـعـ صـنـوفـ الـمـثـيرـاتـ الـتـيـ تـعـتـرـضـ الشـبـابـ ، وـتـسـتـفـرـ الشـهـوـاتـ . وـقـدـ أـقـرـتـ المـذاـهـبـ النـفـسـيـةـ الـمـعـدـلـةـ : أـنـ يـمـكـنـ تـغـيـرـ مـجـرـىـ الغـرـائـزـ فيـ نـزـوـعـهاـ الـأـخـيـرـ . إـمـاـ بـالـتـسـامـيـ أوـ بـالـتـعـدـيلـ أوـ بـالـكـبـتـ (ـالـتـسـامـيـ هوـ رـبـطـ الغـرـائـزـ بـشـلـ عـلـيـاـ تـأـثـرـ بـهـاـ وـحـدـهـاـ) وـ(ـالـتـعـدـيلـ هوـ إـشـاعـ الغـرـائـزـ بـمـظـهـرـ فـيـ الـعـوـضـ عنـ حاجـتـهـ الـأـصـلـيـةـ) .

أما الكبت في ضوء الاعتراف بالغرائز وطبيعتها . فهو عنصر ضروري في كل تربية سليمة . وليس هناك نظرية أصلية في التربية والأخلاق والنفس . تقول بأن النفس تحاب إلى كل ما تشتهي ، وتصویر الكبت على أنه خطـر على هذا النحو الذي صورـتـهـ الفلـسـفـةـ المـادـيـةـ هوـ كـذـبـ وـمـبـالـغـةـ . وـقـدـ رـدـهـ كـثـيرـ منـ الـعـلـمـاءـ فيـ نـفـسـ الـحـقـلـ ، وـهـوـ دـسـيـسـ يـغـرـيـ بهاـ الشـبـابـ عـلـىـ الـانـفـلـاتـ معـ الـأـهـوـاءـ الـجـاحـحةـ . وـبـذـلـكـ تـحـطـمـ هـذـهـ الـأـجـيـالـ ، وـتـنـشـأـ وـاهـنـةـ الـعـزـمـ ، فـلـاـ يـسـتـطـعـ حلـ أـمـانـةـ مـقـاـمـةـ الغـزوـ الـذـيـ يـشـهـدـ العـدـوـ عـلـىـ الـأـمـةـ الـعـرـبـيـةـ وـالـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ كـلـهـ .

إنـ مـحاـوـلـةـ الغـزوـ الـغـرـبـيـ الـاسـتـعـمـارـيـ فـرـضـ مـثـلـ هـذـهـ النـظـرـيـاتـ المـادـيـةـ ، وـإـطـلاـقـ اـسـمـ الـعـلـمـ عـلـيـهـاـ . إـنـاـ هـوـ هـدـفـ خـطـيرـ يـحـاـوـلـ أـنـ يـمـهـدـ فيـ نـفـوسـ الشـبـابـ تـقـبـلـ مـظـاهـرـ الـانـحلـالـ الـتـيـ تـرـسـمـهـاـ الـمـجـتمـعـاتـ مـنـ خـلـالـ الـأـزـيـاءـ وـالـأـفـلامـ وـالـسـينـيـائـةـ لـتـهـدـيـمـ الـقـيـمـ وـقـتـلـ الغـرـائـزـ .

القضية الثالثة  
الإسلام والأخلاق

(١)

ما تزال حلات الغزو الثقافي توجه حملاتها إلى مفهوم الأخلاق في الإسلام دافعة إلى الثقافة العربية بموج زاخر من النظريات والمذاهب الفلسفية التي تتذكر لمفهوم الأخلاق ، وتهاجمه في عنف ، بينما تحاول أن تفرض مفهوما لا يتافق مع الطبيعة الإنسانية ، ولامع الفطرة ، ولا يلتقي بالنفس العربية المسلمة في مقوماتها الذاتية ، وتركيبها المعنوي ، ومزاجها الاجتماعي .

فالأخلاق في مفهوم الإسلام قاسم مشترك على المجتمع والقانون والسياسة والاقتصاد والأدب وال التربية لا سبيل إلى عزله عن هذه المقومات . فقد جعل الإسلام هذه القيم جميعاً أخلاقية المصدر ، والدافع والمهدى . وهو مفهوم يوافق أساساً بين الاعتقاد بالله ، وبخلود النفس والجزاء في الدار الآخرة ، والإيمان بالمسؤولية الفردية ، والجزاء الأخرى ركيزة أساسية في الأخلاق الإسلامية ، ومحاولة فرض نظرية تجعل الحياة الدنيا هي آخر المطاف ، إنما هي دعوة مدمرة تفتح كل أبواب الإباحة والشر والخروج عن جميع الضوابط والکوابح ، وبدافع الاحساس بأنه ليس هناك للعمل محاسبة وجزاء ، فإذا كانت الدنيا هي النهاية . إذن ، فلماذا لا يعب الإنسان منها عبادون تقدير لأي مسؤولية أو حساب . ومن هنا فإن التأكيد الذي وضعه الإسلام على حقيقةبعث والجزاء بعد الموت ، هو تأكيد جازم ، وهو أمر طبيعي يتافق مع مفهوم الدين ، وجود الإنسان على الأرض ، وإلا فاي حكمة في وجود الإنسان على الأرض إذا لم يكن له مسؤولية في

سلوكه وتصرفه . وعليه حساباً يؤديه إزاء ذلك كله ، وجزاء سرمداً في حياة أخرى بعد هذه الحياة .

كانت الأخلاق قبل الإسلام تقوم على كبح الغرائز ، وكان الزهد قد ظهر في بعض الدعوات والعقائد ، وانتهى إلى الرهبة ، واعتزال الحياة ، وكان يأمر بقمع الغرائز والشهوات . فلما جاء الإسلام أعاد المفهوم الصحيح للدين السماوي في الأخلاق . وهو « ضبط » الغرائز وتركيزها وترويضها وتصعيدها والسمو بها .

وفكرة تصعيده الغرائز الحديثة مستفادة أولاً من القرآن الكريم . ( ونفس وما سواها . فأهمها فجورها وتقواها . قد أفلح من زكاها . وقد خاب من دساها ) .

وفي الإسلام يتميز الفرق بين التقوى والرهبة : فالتفوى مشاركة في العمل مع يقظة ضمير تحول دون الرذيلة : « اجتناب الحرام » . أما الرهبة فهي اعتزال كامل للمجتمع ، والإسلام لا يؤم من بالانفصال عن المجتمع ، ولا بالعزلة عنه ، وينهى عن التقشف والرهبة نهياً تاماً .

والانطلاق وراء الشهوات ليس هو مفهوم الحرية ، وإنما ذلك هو العبودية الذليلة للغرائز . ولكن الحرية هي القدرة على امتلاك الإرادة ، ودون اعتماد ما على حرية الآخرين ، وضوابط التصرفات التي يقرها الإسلام تضمن كرامة الجماعة ، وتنظم حرية الأفراد ، وتعلن حرية المجتمع على حرية الفرد ، وهي تصطagne الحكمة في منع المريض الذي يضره الطعام ، وتمثل في أن الإنسان لا يعيش وحده ، وإنما يعيش كجزء من المجتمع . والأخلاق في الإسلام ليست « مثالية » بل واقعية عملية ، تستمد قيمها من صميم واقع الإنسان بحسبانه أحد أفراد المجتمع ، وهي تظهر في مستويين : فردي واجتماعي .

وفي مجموعها تؤكد حرية الإنسان وإرادته في الاختيار ، وتحمل المسؤولية . فالفرد مسؤول عن عمله ، واع لشخصيته محقق النفع العام للمجتمع بأسره .

والأخلاق في الإسلام ترتبط بالمجتمع ارتباطاًوثيقاً ، وتمثل القاسم المشترك لكل روافده من سياسة واقتصاد وأدب وعلم وتربيبة .

وقد جمع الإسلام بين السلوك والخلق في مختلف المجالات ، وبين الدنيا

والآخرة ، ومقاييسها هو التقوى والعمل معا . التقوى بمعنى الاتقاء ، والترك للانحراف في الاعتقاد والسلوك والعمل بمعنى الحركة والاضافة .

( ٢ )

يختلف مفهوم الأخلاق في الإسلام عن مفهومه في الفلسفة المادية التي تستمد جذورها من الوثنية اليونانية اختلافا جذريا . ويتمثل هذا الاختلاف في عدة جوانب .

أولا : إيجابية الأخلاق في المفهوم الإسلامي .

ثانيا : شموله بالنسبة للناس جميعا .

ثالثا : وسطيته بعيدا عن الانحراف والجمود .

رابعا : قدرته على التبلور وفق حاجات المجتمعات والعصور .

خامسا : الأخلاق الإسلامية أخلاق اجتماعية لا فردية .

فالقرآن الكريم ينظر إلى الفرد في ضوء مصلحة المجتمع ، فإذا تضاربت مصلحة الفرد ، ومصلحة المجتمع يؤثر الفرد مصلحة المجتمع ، ويضحى بنفسه في سبيله .

وفي الفلسفة اليونانية يتمثل هدف الأخلاق في السعادة « أخلاق سعادة » .

أما في الأخلاق الإسلامية فيتمثل في التقوى « أخلاق تقوى » تقوم على الإيثار ، وتجنب الحرام ، والإقبال على الحلال .

والإسلام لم ينه عن الدنيا ، ولم يطالب الناس بالابتعاد عنها أو الزهد فيها ، ولم يحرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق . بل جعلها خالصة ، وتتمثل الأخلاق الإسلامية أبرز ما تمثل في : « التطبيق النبوي » الواضح في شمائل الرسول صلى الله عليه وسلم .

وقد نظر المسلمون إلى الأخلاق على أنها منهاج عملٍ غایته التعاون في الحياة ، واحترام القيم الإنسانية ، وحسن المعاملة . بينما نظرت الفلسفة اليونانية

إلى الأخلاق على أنها جانب نظري من النشاط العقلي خاضع للجدل والنقاش . وقد رسم الإسلام للأخلاق منهاجاً واسعاً مرتقاً يسير التطبيق في مختلف العصور والبيئات ، وجعل إطار القيم الأخلاقية واسعاً رحباً ، يحقق الحرية الشخصية ، ويقبل الجهد الفردي .

أما الضوابط التي أقرها كقواعد أخلاقية ، فقد أقام بها حواجز متينة ضد الظلم والشر والفوضى . وقد أتاحت هذه الضوابط مع رحابة الإطار للعصور المختلفة القدرة على الحركة والتشكل ، و اختيار الصور والأوضاع التي توقف بين القيم القرآنية الأساسية للأخلاق ، وبين التجارب والأحداث التي يقدمها تطور المجتمع ، وذلك مما يحقق التقدم والحركة في جو من الحرية الفكرية مع التعبر عنها بما يلائم العصر ، دون تحفظ للضوابط ودون خروج على إطار الإسلام ، وبمادته الأخلاقية العامة .

والأخلاق الإسلامية في مجتمعها تنبذ الميكافيلية ، وتؤ من بأن الغاية الشريفة لا يجوز أبداً أن يسلك إليها بوسائل غير شريفة . والأخلاق الإسلامية كفوة إنسانية تسمى وتسامي فوق كل مذهب فلسفى سياسى أو اقتصادى أو اجتماعى منها كانت شعاراته .

\*\*\*

وقد رسم الفكر الإسلامي للعاطفة مفهوماً قوامه الحركة في نطاق الأخلاق . وقد رسم القرآن الكريم صورة العفة في قصة يوسف ، ووقف موقفاً صريحاً صارماً من علاقة الرجل والمرأة من حيث العفة ، وحذر من العلاقات غير المشروعة ، وأوجب على مرتكبها أقصى الحدود ، وحجب في الزواج ، ويسر أسبابه قال الله تعالى ( قد أفلح المؤمنون ... والذين هم لفروجهم حافظون إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيديهم فإنهم غير ملومين . فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون ) . وقال تعالى ( قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويفسدو فروجهم ذلك أزكي لهم إن الله خبير بما يصنعون . وقل للمؤمنات يغضبن من أبصارهن ويفسدو فروجهن ) .

وقد واجه مفهوم الأخلاق في النظرية الإسلامية تحدياً خطيراً من الفلسفات المادية الغربية . وذلك بعد تطور مفاهيم الفلسفة ، وظهور نظريات ( ميكافيلي ، ودارون ، وماركس ، ودوركا姆 ) وفلسفات ( نيشه ) ونزعات المادوية والوجودية .

والحق أن مصادر الأخلاق كانت دائماً مرتبطة بالعقيدة . وقد كانت الدعوة المادية تحاول أن تقيم مفهوماً للأخلاق منفصلاً عن العقيدة .

وكانت نظرية ( ميكافيلي ) في فصل السياسية عن الأخلاق مقدمة لفصل الاقتصاد عن الأخلاق . وكذلك فصل الاجتماع عن الأخلاق . ثم فصل الدين عن الأخلاق . وكذلك فصلها عن الأدب والفن . وأخطر ما واجه مفهوم الأخلاق من تحديات هو : « تحدي الالتزام » ووجه الخلاف بين الأخلاق في الإسلام ، ومفهومها في الفلسفة المادية واسع المدى ، بعيد متباين . فالأخلاق المادية تقوم على أساس مستمد من التراث اليوناني والروماني . ومن هنا كانت أبرز مظاهره انقساماً لا حد له بين نظرتين .

١ - نظرة تقول بالصراع بين البشر وبين الله والخصوصة بين الآلهة عندهم وبين الناس . فالآلهة تتقم من الناس في وحشية وعنف لتنفرد وحدتها بالقوة ، ومن هنا كان ذلك الصراع والتحدي لله ، وتوهم التغلب عليه بالسيطرة وإغراق في المتعة والحسن .

وقد اتصل هذا المعنى الإغريقي بالفكر الروماني الذي يقيم فلسفته على أساس أن أهل روما هم السادة ، والناس جميعاً خارجها عبيد . ومن ثم علا مذهب المتعة ، وينتقل الإنسان من نعيم إلى نعيم ، وساد الفساد والانحطاط ، وقام كل شيء على أساس القوة ، وعبادة القوة اعتقاداً بأنه بها وحدتها ينال الإنسان الثروة ، وكانت الفكرةسيطرة هي استغلال الأمم لمصلحة روما .

٢ - ونظرة تقول بالرهبة القائمة على تعذيب الجسم بحسبان أن ذلك يشكل مثلاً كاملاً في الدين والأخلاق . ومن هنا كان الاحتباس في الأديرة ، وإلغاء الزواج . وغيره مما هو مضاد للفطرة الإنسانية وتقييد للطبيعة . وقد كان لذلك رد فعل عنيف في انفجار حركة الإباحة المادية العاتية .

وقد ورثت الحضارة الغربية هاتين النزعتين وتطورتا حتى جاء عصر النهضة فاعلى من قدر (الطبيعة) ثم دعا إلى عبادتها . ثم أعلى من قدر (الإنسان) فاصبح معبودا ، ثم ظهرت نظريات (دارون ، وماركس وفرويد) وكلها تحاول أن تفرد الجانب المادي بالأهمية . أو بالأحرى الجانب الحيواني في الإنسان بالحياة وتذكر جانبه الروحي .

ومن هنا تحول مفهوم الأخلاق عن مصادره ، وزاد في اضطرابه ما دعى إليه ميكافيلي من السلطة الأرتوقراطية كوسيلة لترويض الإنسان الذي وصفه بأنه مطبوخ على الشر ، وأنه أقرب إلى الحيوانات منه إلى الملائكة ، كما دعا إلى أن الغاية تبرر الواسطة . ثم جاء (فرويد) فدعا إلى اطلاق الغرائز الحسية اطلاقا كاملا .

ثم أعلن (دوركايم) أن نظام الأسرة والجماعة ليس نظاما فطريا ثم جاء القول بأن الأخلاق خاضعة للظروف المعيشية لكل مجتمع ، وهكذا حاولت الفلسفة المادية الغربية أن تجرد الأخلاق من قوة الالزام والواجب والضمير الخلقي .

بينما لا يمكن أن توجد الأخلاق كقوة فاعلة في المجتمع دون قوة «الالزام» إيمانا بأن الالزام هو العنصر الأساسي ، أو المحور الذي تدور حوله المشكلة الأخلاقية<sup>(١)</sup> .

أن زوال فكرة (الالزام) يقضي على جوهر الحكمة العملية التي تهدف إليها الأخلاق ، فإذا انعدم الالزام انعدمت المسؤولية ، وإذا عدمت المسؤولية ضاع كل أمل في وضع الحق في نصابه واقامة أسس العدالة .

ومفهوم (الالزام) يقتضي أن تكون الفضيلة قوة كامنة إذا ملأت نفس المرء حفزته إلى العمل النافع ، وإلى النشاط المستمر حيث تحول الفضيلة من قوة معنوية إلى قوة حسية ، ويكون «الخير الأخلاقي» بمثابة سلطة ملزمة يتقيد بها الجميع .

---

(١) بتصرف عن بحث للدكتور (محمد عبد الله دراز)

وقد دعا الإسلام إلى الالتزام الخلقي ، وكشف عن أن النفس الإنسانية عرفت منذ تكوينها الأول معنى الخير والشر : ( ونفس وما سواها ، فأهلها فجورها وتقوتها ) .

وقد ألمت النفس ( الحدس الخلقي ) فعرفت طريقي الفضيلة والرذيلة ( وهديناه النجدين ) . وقد تنحرف الطبيعة الإنسانية نحو الشر ، ولكن الإنسان قادر على أن يردها ويستعيد سيطرته على قيادها . وفي النفس قوة كامنة تهيء النصح ، وتحدد للإنسان ما يجب عمله وما يجب تحاشيه . هذه السلطة التي تسيطر على قدراتنا ، وعلى غرائزنا هي أسمى جزء من نفوسنا - وهي « العقل » وسلطة العقل هي السلطة الشرعية الوحيدة ، وخارج ما يأمر به العقل لا تكون هناك قاعدة أو سلوك له ما يبرره .

والنفس الإنسانية في تقدير « القرآن الكريم » ليست شريرة في أصلها ، ولا يفسد الإنسان إلا عدم استخدامه القوى والمواهب التي أودعها الله في نفسه ( لهم قلوب لا يفهون بها وطماعين لا يصرون بها وهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون ) .

والامر في الالتزام الخلقي متوقف على مدى استخدامنا للقوى العليا التي أودعها الله إلينا ، وتنمية هذه القوى وتزكيتها ( قد أفلح من زكاها وقد خاب من دسها ) .

كما عن القرآن كذلك باليقاظ مشاعرنا النبيلة بشرط أن تعمل هذه المشاعر تحت رقابة العقل . والقرآن الكريم يدعونا دائمًا إلى أن نزن الأمور بميزانها الصحيح . قبل أن نحكم على قيمتها . كما يشير ( القرآن الكريم ) مشاعر الأخوة والاحترام والكرامة الإنسانية . وقد احتاط القرآن الكريم للإلزام احتياطًا شديداً . فقرر أن الالتزام عن الرسول لا يكون إلزاماً حقيقياً إلا إذا كان مصدره الوحي . ( استجيبوا الله ولرسوله إذا دعاكما لما يحببكم ) .

وفي هذا قول الرسول صلى الله عليه وسلم : « إذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر . ولكن إذا حدثتكم عن الله فخذلوا عنني ، فإني لا أكذب على الله » .

وقد يختلف رأيه عليه الصلاة والسلام في تقدير أشياء الحياة المادية «أنتم  
أعلم بأمور دنياكم» قوله : «إذا نسيت فذكروني» .

(٣)

أثارت الفلسفة المادية الغربية قضية هامة ، أخذت صورة «المعضلة»  
قوامها تطور الأخلاق بالنسبة لعامل الزمن أو لعامل المكان ، وتنوع الطبيعة ،  
واختلاف ظروف الحياة من ناحية أخرى . مما دعا كثيرا من الفلاسفة الأخلاقيين  
الغربيين إلى الدعوة للتحرر من المبادئ الهمة ، والمثل العليا ، وتركيز الجهد على  
اللحظات الحاضرة . وكان ذلك مما دعا الغيورين إلى التوفيق بين مثال عال  
للأخلاق وبين الحقيقة الواقعية التي يعيشها الناس بحيث يمكن أن يتحقق للفعل  
الأخلاقي «الثبات» الذي يتسم به كل قانون عام مع التنوع الذي يلازم ظروف  
الحياة .

والواقع أن القرآن الكريم قد تنبه لهذا الملحوظ منذ أربعة عشر قرنا ، ووضع  
حلا لهذه المعضلة فقد أقام الالتزام الخلقي على قاعدة قوامها مراعاة الاستطاعة .  
وذلك في قوله تعالى : «فاقتروا الله ما استطعتم» . ويقوم هذا النص القرآني على  
أساس مفهوم «العمل الأحسن حسب وحي الساعة» . وبهذا يتحقق «التوفيق  
بين أوامر الله ، ومقتضيات الواقع ، ويجمع بين الاتجاهين : لتحديد صارم . ولا  
ترك كامل» . ووفق مفهوم القرآن ، فإن ضمير المؤمن لا يسمح له بأن يقوم بأفعال  
غير مشروعة ، إلا إذا كان أمام ضرورة ملحة لا محيس عنها . وفي نفس  
الوقت : فإن الله سبحانه وتعالى يصف عن خطأ من أخطأه بغير تعمد (وليس  
عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم) .

وعلى المؤمن في حال الشك أن يتبع في إخلاص ما يتفق مع أوامر الله . فإذا  
أخطأ بعد ذلك ، فهو ليس بذنب ، فإذا اشتبهت عليه الأمور ، فعليه أن يتقي  
الشبهات «ولا تقف ما ليس لك به علم» .

وقد أوضح الرسول هذا المعنى في قوله : «الحلال بين والحرام بين» وبينهما  
أمور مشتبهات ، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ الدين وعرضه» .

وقوله : « دع ما يربك الى ما لا يربك . فإن الصدق طمأنينة والكذب ريبة » . وفي الترجيح بين الشر والخير . قول الرسول ﷺ « استفت قلبك » في أيها البر ، وأيها الإثم ، على نحو واضح ، والبر ما أطمنت اليه النفس ، واطمأن اليه القلب ، والإثم ما حاك في النفس ، وتردد في الصدر .

\*\*\*

وقوام موقف القرآن الكريم من الالتزام الخلقي في أمرین :

أولاً : دعوه الى اتباع القواعد العامة التي أمر الله بها ، مع ترك حرية التصرف والاختيار للمرء في نطاق التفاصيل التي تعرض تبعاً للتغير ظروف الحياة .

ثانياً : لا يدعى القانون الأخلاقي في القرآن الكريم : أن هناك طريقة واحدة لفهم القاعدة . أو أن هناك طريقة واحدة لتطبيقها ، أو أن هناك طريقة واحدة للتوفيق بينها وبين القواعد الأخرى ، فإن القاعدة منها بلغت من الدقة والإحكام ، فلنها ترك أحياناً بعض التفاصيل دون تحديد .

وهنا يظهر مجال « الاجتهاد » الشخصي والتفكير الحر المستقل ، والاعتداد على ملحة العقل التي أودعها الله الناس . والجهود الفردية واجب في نطاق الاخلاص ، وهو مجهد يحبنه القرآن ويدعو إليه .

ومن مضمون هذه النظرة الى « الالتزام الخلقي » في مفهوم الاسلام ، نجد حللاً جذرية للمعضلة التي أثارها الفلسفه الغربيون . قوامها وسطية الإسلام وتكامله وقدرته على الحركة دون أن ينبع إلى الجمود ، أو التعصب أو الانحراف .

والأخلاق في مفهوم الفلسفه المادية إما فردية أو جماعية . بينما هي في مفهوم الاسلام توقف وتجمع بين الفردية والجماعية في وسطية وتكامل . فالفرد الممتاز هو نتاج الجماعة . والجماعة تقدم في طريق النهضة بالمتازين من أبنائها .

وقوام الأخلاق في الاسلام : « الحرية والاختيار » فلا أخلاق بلا حرية ، كما لا تكليف بغير اختيار ، والارادة حركة داخلية نفسية صرفة . لذلك يقرر

الإسلام أن المكره إذا فعل ما يكره عليه . كان له عذر . وقد سمي الإسلام ( حرية الارادة ) : الكسب والاختيار ، وجعلهما مناط التكليف ، ومدار العمل الخلقي .

ومن حرية الاختيار أن يكون العمل الخلقي متصفا بالطوعية والانبعاث من أعماق النفس حتى يكون صابرا عن ارادة طيبة من حب الخير والحق والفضيلة<sup>(١)</sup> .

( ٤ )

ذاعت نظرية دخيلة إلى الفكر العربي الإسلامي تقول : « إن الأمة ليست بحاجة إلى الدين ، ولكنها بحاجة إلى الأخلاق التي هي وحدتها ترفع الأمة إلى مستوى الأمم الراقية وليس الدين » .

وذلك نظرية خطيرة في مفهوم الإسلام الذي يقوم على أساس التكامل بين القيم دون الفصل بينها ، فليس هناك أخلاق منفصلة عن العقيدة على أساس أن المسؤولية الأخلاقية هي مسؤولة جزاء . والجزاء جزء من الدين ، فلو استقر في النفس أنه ليس هناك دين يقرر البعث . فمعنى هذا أن ليس هناك جزاء . وهناك لا تكون للأخلاق قيمتها الحقيقية المندفعه من أعماق النفس . وقد أجمع كثير من الباحثين على أن « العالم » في العصر الحديث قد تضخم عقله ، وضعفت روحه ، وتأكد أن الأخلاق لم ترق ارتقاء مناسبا مع تقدم العلوم ، وأن العلوم قد تقدمت خلال القرون الأخيرة في جميع الميادين بلا استثناء . في حين أن الأخلاق إذا كانت قد ارتفت في بعض الميادين ، فإنها انحطت اهتماما صريحا في ميادين أخرى . والواقع أن تقدم العلوم لم يتضمن تقدم الأخلاق ، بل على العكس من ذلك ، فقد صاحب تقدم العلوم جمود في الأخلاق عن التعلم ، فإن اغترار الإنسان بقدراته التي لا حد لها على الكشف والاختراع ، قد نزع عنه عقيدة الدين أساسا ، ثم كانت انطلاقه الغرائز واللذات عاملًا مؤثرا على فكرة « الالتزام الخلقي » وغلبة مذهب

(١) بتصرف عن نص للدكتور ( إبراهيم سلامة ) .

المنفعة والأثانية ، بالإضافة إلى عزل الأخلاق والدين عن مجال التربية والتعليم في الغرب . كل هذا قد أدى إلى انعزالية الأخلاق .

وفي هذا يقول (جود) أستاذ الفلسفية الانجليزية في كتابه : ( سخافات المدنية الحديثة ) : إن المدنية الحديثة ليس فيها توازن بين القوة والأخلاق . ومنذ النهضة ظل العلم في ارتقاء والأخلاق في انحطاط . وقد غلب على الفكر العربي طابع التحرر المطلق في مجال المجتمع والمرأة والفن ، وظهرت الدعوة إلى غلبة الجماليين على الأخلاقيين ، وطغى فكرة الفن . ولا شك أن هذه الحركة كانت رد فعل أكيد لمفاهيم المسيحية الغربية في الأخلاق . هذه المفاهيم التي قامت على أساس الحرمان والرهبة وتعذيب الأجساد بما يعوق الفطرة ، مما خلف انفجارات طاغيا في الدعوة إلى « التحرر » . فالتحلل وظهور مذاهب تجدد الدعوة إلى الاباحة الأخلاقية (الأبيقورية القديمة) . بحسبان أن اللذة الجسمية هي الغرض الأساسي من الحياة . وأن الفعل والتفكير هو أكبر معول في هدم الإنسانية .

وكذلك كان ذيوع نظرية (فرويد) في السلوك الجنسي وظهور الوجودية بمثابة رد على تحدي الحربين العالميين الأولى والثانية . وكل المذاهب الفلسفية تظهر في مواجهة تحديات ، وهي تحديات متوجهة فالنزعة الأبيقورية تظهر في مواجهة النزعة الرواقية ، والأخلاص يظهر في مواجهة الجمود ، والتحلل يظهر في مواجهة الرهانية . والزهد يظهر في مواجهة الترف .

ويرى الباحثون أنه لا توجد نظرية طبيعية تظهر من فراغ . وقد حاولت هذه المذاهب اطلاق حرية الإنسان إطلاقاً كاملاً ، والسخرية من (الالتزام الخلقي) بحسبان أن المجتمع عدو للإنسان . وقد قامت على أساس القلق والضياع والعدم . وكلها نظارات وفلسفات مرتبطة بواقع المجتمع الأوروبي وظروفه الحربين العالميين .

\*\*\*

وفي قضية « الدين والضمير » : يقول الأستاذ : ( عبد المنعم خلاف ) : شاعت في هذا العصر خاصة الدعوة إلى الاستغناء عن الأديان ذات العقائد المرتبطة

بالكون وحالقه ، والإنسان ووضعه ، ومصيره . وذات الرسوم والشعائر والعبادات ، إكتفاء بالضمير الإنساني الوازع إلى فعل الخير والبر ، وحسن المعاملة والهادىء أمام الشهوات .

وفي رأى أصحاب هذه الدعوة أنها جديرة إذا اعتقدت أن تمحو كثيراً من أسباب الخلاف والنزاع والحروب التي تتشبّه بين الناس بسبب اختلاف العقائد والأفكار حول الكون والخلق ، والنبوة والرسالة ، وتفسير الحياة والموت . وبيان وضع النفس ومصيرها في الكون .

وقد ذهب أصحاب هذه الدعوة . قدماء ومحديثن إلى أن الصفة الممتازة من ذوي العقول والجهلاء والدهماء ومن يليهم السعي لسد حاجات عيشهما المادي في أدوار حياتهم إلى نهايتها عن التفكير في مسائل العقائد الدينية ، كما ذهبوا إلى القول بأن الفضيلة ثوابها وقيمتها في ذاتها ، لا في جزائها الذي تعد به الأديان ، وأن فعل الخير وترك الشر لا يفيد تهذيباً ولا فضيلة ، وأن الاعتقاد في هذه الرغبات من الخير ، ومن الزواجر عن الشر ليس خرافة ، وهذا ضاراً فقط . بل هو مفسدة للعقل . وخاصة عقول الأطفال .

ورأى القرآن الكريم قاطعاً في أصحاب الفضائل والأعمال النافعة من لا يؤمنون بالله وحده . فقد قضى أن من يخرج على ذلك تهدر قيمة فضائله الذاتية ، وأعماله الخيرة .

ويجب التفرقة بين وظيفة العقل ، ووظيفة الضمير ، و مجالات كل منها . فللضمير حساسية بالخير والشر ، والمعروف والمنكر ، وهو الذي وضع قائمة الأخلاق والفضائل حل مشكلة التعايش بين الناس هنا في الدنيا . أما العقل فمجاله البحث عن الأسباب والأسرار حل مشكلات الفكر والاعتقاد .

ومن هنا يثبت القصور والعجز لدى المذاهب المادية الإلحادية المعاصرة التي تحاول حبس التطلع العقلي الإنساني في البحث عن حلول لمشكلة العيش وحلها بدون نظر لما وراء العيش المادي الموقوت المحدود من مسائل عقلية حول الكون وما وراءه ، وعلاقة الإنسان به ، ومبدأ كل منها ومصيره .

نعم إن حياة الصمirs الوازع إلى الخير ، والزاجر عن الشر . هي خلاصة حياة التدين العملي ، وهي التي تعني المجتمع ، ولكنها ليست كل شيء في حياة التدين على إطلاقه ، بل ليست أهم شيء فيه ، ولا بد لها من إطار عقلي صحيح أن الناس تعودوا ألا يفرقوا بين الإيمان والعمل عند الحكم على دين الأشخاص . لأن العمل هو جسم الإيمان ، والإيمان هو روح العمل .

غير أن ذلك لا يبيح لنا أن نقول إن العمل الصالح هو كل الدين ، وإنما يعفي صاحبه من اعتناق العقيدة الصحيحة التي تسجم مع بناء الكون ومنطق العقل . ومن اتباع الشعائر والمراسيم التي وضعتها تلك العقيدة للعبادات تنظيماً وتسييقاً وعلامات في حياة المؤمنين ، وطابعاً وشعاراً ل manuskum ، وتدريباً لهم على فضائل معينة ، وليس الشعائر والمراسيم إلا لتتدريب النفوس على التلاقي في نظام وتناسق جماعي على مظاهر العبادة ، وإلا إخضاعاً لقواعد عامة لتلك الأفراد وتنظيمها جميعاً .

كذلك لا يعني أحداً أن يكون فاضلاً صالحًا إذا ضمير حي ، وعمل نافع عن أن يؤدي الشعائر والعبادات التي وضعها ونظمها الدين ليؤديها الأفراد والجماعات . كذلك لا يعنيه عمله الصالح ، وفضله الذاتي عن أن يقدم الاعتراف بسيد الكون أولاً . ورأى القرآن في هذا ، وهو الرأي الحاسم : ( مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ) .

والواقع أن الإسلام في مفاهيمه الأساسية يستطيع أن يتحامى هذه الأخطار ، فلا يواجهها بمثل ما واجهها به الفكر الغربي .

وأن تظل الشخصية الإنسانية سليمة من عوامل الاضطراب والقلق والضياع والتفسخ . ومن عوامل قدرتها على الصمود أمام الأخطار أنها تتحرك في نطاق فكر موحد . طابعه الوسطية والتكامل . ومن شأن الأخلاق فيه أن يمثل جزءاً لا ينفصل ، وأن الالتزام الأخلاقي قائماً على أساس الحرية .

وبالجملة فقد ربط الإسلام :

أولاً : بين الأخلاق والدين ، وميز بين الأدب بحسبها ( السلوك الاجتماعي والكياسة ) وبين الأخلاق ( أعمال الإنسان المنبعثة من نفسه بعد رؤية وإرادة ) .

ثانياً : الأخلاق معرفة وعمل ، والعقل يستطيع أن يحكم فيما هو خير وشر .

ثالثاً : تبني الأخلاق على الاعتدال والتوسط ، ولا بد من الجمع بين فضيلة العلم والعمل . والأخلاق الحميدة مبنية على الإرادة والرؤى ، لا على الشهوة والانفعال النفسي .

رابعاً : المبادئ الأخلاقية في الإسلام لم تكن مجرد عظيمة نظرية . بل مبادئ إيجابية حكمية نبتت من الواقع والتحليل العلمي للسلوك الإنساني ، ولم تكن تستهدف تكوين عادة الخير فقط . بل خلق وازع داخلي ، ومقاومة دافع الشر .

خامساً : أساس الأخلاق في الإسلام : الالتزام - والالتزام الخلقي في القرآن يقوم على مراعاة هذه الحقيقة المزدوجة ( فاتقوا الله ما استطعتم ) .

وبذا عدل الإسلام ووازن بين الاتجاهين : « الانطلاق والانضباط » ويتصل بهذا مفهوم الفكر الإسلامي كله : المؤمن لا يعمل عملاً مشورعاً إلا أمام ضرورة ملحمة . والله يصفح عن الخطأ غير المعتمد . ( وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم ) .

وفي هذا المجال يدعو مفهوم الأخلاق إلى اتقاء الشبهات ( ولا تقف ما ليس لك به علم ) .

( والحلال بين الحرام بين وبينهما أمور مشتبهات . فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ) . « دع ما يربيك إلى ما لا يربيك . فإن الصدق طمأنينة ، والكذب ريبة » .

ويرسم الرسول صل الله عليه وسلم مفهوم الخير والشر : « استفت قلبك ، البر ما اطمأنت إليه النفس ، والإثم ما حاك في الصدر ، وتردد في النفس » .

وهكذا يختضن الإسلام مفهوماً مرناً وسطأً قائماً على الالتزام الخلقي « اتباع القواعد العامة مع ترك حرية التصرف والاختيار للمرء في نظام التفاصيل تبعاً لتغير الظروف . ولكن لها جانب من المرونة في الاختيار والتصرف . ومنها مجال الاجتهاد الشخصي والاعتداد على العقل » .

العقيدة السابعة  
**الإسلام والأدب**

( ١ )

من أهم الشبهات التي تثار ، ما يتصل بحرية الأدب ، وإطلاقه من قيود الأخلاق . وقد عرض لهذا كثير من الباحثين . منهم الدكتور ( محمد محمد حسين ) : الذي يقول في هذا الصدد : إن أكثر ما يذاع من هذا ( الأدب المدام ) إن جاز لنا أن نسميه أدباً يستتر تحت اسم مذاهب فنية ، أو دراسات علمية فباسم الرومانسية والوجودية . كتبت ألوان من الأدب - شعره ونشره - يطبعها طابع الأنانية والانطواء على النفس الذي يورث الهم القاتل لكل همة حيناً . فتجد النفوس السقيمة لذتها في الشكوى والبكاء ، وفي أن تحيا كالبوم والخفافيش في الظلام ، أو العكوف على الشهوات الصارف عن كل خير حيناً آخر ، وباسم الواقعية وباسم التحليل النفسي ظهرت ألوان من الأدب ومن القصص خاصة تخوض في أحوال الرذيلة ، وتعرض خفايا العورات ، وتحرج كثيراً من الفضائل بزعم أنها تورث الكبت ، وتبرر كثراً من الرذائل باسم التتفيس ، وتسقط التبعية في كثير من الجرائم بزعم أن أصحابها مصابون بأمراض نفسية ، وباسم التحرر واستقلال الشخصية شاعت دعوة إلى إعادة النظر في كل موارثنا الخلقية ، ومعاييرنا الاجتماعية ، وإلى الخروج على كل ثابت مقرر مما توفره التقاليد ، ويقدسه الدين ، وإلى أن يبني كل فرد لنفسه عالماً مستقلاً من القيم ، تصبح معه مقاييس الخير والشر فردية : فلا يكون هناك خير هو خير عند كل الناس . ولا يكون هناك شر هو عند كل الناس شر . وعندئذ لا يصبح هناك مجتمع . لأن الروح الجماعية

هي أساس كل تماسك إجتماعي ، لا يكون هناك إلا الفوضى والخراب ، وباسم البحث العلمي والموضوعية راجت ألوان من الدراسات الأدبية ، والنقدية ، موضوعها آداب قدرة ماجنة زعم الزاعمون ان من مقتضيات المنهج العلمي ان يحترمها الدارسون حين يتناولونها بالدرس . وأن لا يعلقوا عليها بما يغض من قدرها ، أو يسفه مذاهب أصحابها .

والواقع أن كثرا من الأداب والدراسات التي تزدهر في عصرنا هذا بذري الفن والعلم ، وتختبئ تحت إسمها ليست من التزاهة في شيء ، فكثير منها موجه لخدمة مذاهب معينة ، وتدعيم المواجهات مغرضة ، وتحقيق بعض الخطوات المرسومة في خطة من خطط هذه المذاهب والمصالح والاتجاهات . ومن شاء فليقرأ خطط الصهيونية العالمية المدama المشهورة باسم «بروتوكول حكماء صهيون» ليقرأ ما جاء في البروتوكول الثاني : ( أما غير اليهود فإنهم لا يستفيدون من تجارب التاريخ التي غير بهم ، ولكنهم يتمسكون بنظريات روتينية دون تفكير في النتائج التي يسفر عنها هذا المسلك . لذلك فنحن لا نغير غير اليهود أية أهمية . فليلهموا ما طلب لهم اللهو حتى ينقضى الوقت ، وليعيشوا على أمل ملذات جديدة ، أو في ذكرى متع سالفة ، وليعتقدوا أن هذه القوانين النظرية التي أوحينا بها إليهم ذات أهمية قصوى . وبهذا الاعتقاد الذي تؤكده صحفتنا نريد من ثقفهم العمياء في هذه القوانين ، يجب ألا يكون هناك اعتقاد في أن مناهجنا كلمات جوفاء . فنحن الذين هيأنا لنجاح ( دارون وماركس ، ونيتشه ) ولم يفتانا تقدير الآثار السيئة التي تركتها هذه النظريات في أذهان غير اليهود ) .

وليقرأ ما جاء في البروتوكول الرابع : « إن لفظ الحرية » تجعل المجتمع في صراع مع جميع القوى . بل مع قوة الطبيعة ، وقوة الله نفسها « جل الله وعلا » على أن الحرية قد لا تنطوي على أي ضرر . وقد توجد في الحكومات وفي البلاد دون أن تسيء إلى رخاء الشعب . وذلك إذا قامت على الدين والخوف من الله . والإحساء بين الناس : المجرد من فكرة المساواة التي تتعارض تماماً مع قوانين الخلقة . تلك القوانين التي نصت على الخضوع . والشعب باعتناقها هذه العقيدة سوف يخضع لوصاية رجال الدين ، ويعيش في سلام ، ويسلم للعنابة الإلهية السائدة على

الأرض . ومن ثم يتحتم علينا أن ننتزع من أذهان المسيحيين فكرة الله ، والإستعاضة عنها بالأرقام الحسابية ، والمطالب المادية .

ولنقرأ ما جاء في البروتوكول الخامس : ولكي نطمئن إلى الرأي العام يجب بادئ ذي بدء أن نربكه تماما ، فنسمعه من كل جانب ، وبشتي الوسائل آراء متناقضة لدرجة يصل معها غير اليهود الطريق في تفهمهم فيدركون حينئذ أن أقوم سبيل هو ألا يكون لهم أي رأي في الشؤون السياسية . والسر الثاني الملازم لنجاح حكومتنا يقوم على مضاعفة الأخطاء التي ترتكب ، والعادات والعواطف والقوانين الوضعية في البلاد ، للدرجة يتذرع معها التفكير تفكيرا سليماً وسط تلك الفوضى .

ولنقرأ ما جاء في البروتوكول التاسع : ولكي نحطم التنظيمات التي أقامها غير اليهود عاجلاً . فإننا قد دعمناها بخبرتنا ، وأمسكنا بأطراف أجهزتنا . فقد كانت الأجهزة تسير في الماضي بنظام صارم . ولكنه عادل . فاحتلتنا محله نظاماً متحرراً غير منتظم ، ووضعنا يدنا على التشريع ، وعلى المناورات الانتخابية ، وتحكمنا في إدارة الصحافة ، وفي نمو الحرية الفردية . والأهم من ذلك كله إشرافنا على التعليم . وهو المعلو الرئيسي للحياة الحرة .

من هذه النصوص التي تفسر كثيراً مما يضطرب في العالم الآن من مذاهب وغل ، يبدو أنها لا نفلو في الغول حين نطالب بالاحتياط في قبول كل ما يرد على الناس باسم الفن والعلم ، وحين ندعو الناس إلى أن يعرفوا حدود طاقاتهم ، وإلى أن يحددو ميادين العقل وميادين التجريب .

إننا ندعو إلى مصادرة البحوث النفسية والإجتماعية والخلقية . فذلك ما لا يدعو إليه مفكر يقدر نعمة العقل ، ولكننا ندعو إلى تقييدها بالدين ، لثلا تتفرق بالناس السبل . ولكي لا تغزفهم الخلافات الواسعة ، والمذاهب المتصارعة المتناقضة .

وليس الدين قيداً في حقيقة الأمر ، لأنه لا يعطى العقل ، ولكنه يحفظه من الضلال ، ويلزمه أصولاً وقواعد ، هي كالسور الذي يعصم السالك في الظلم من التردد في الهاوية .

وهي مثل قوانين المنطق التي لا يعتبر التزامها حداً للتفكير ، ولكنه عصمة له ، وهي مثل الدستور الذي لا يعتبر تقيد الفقهاء به ، في كل ما يقتضون حداً من سلطتهم ، ولكنه ضمان لهذه السلطة أن تزيغ عن القصد ، عن علم أو عن غير علم .

وقد كان من أثر سيادة هذه المذاهب الفردية الهدامة أن شاع في شباب الكتاب ، وفي بعض شيوخهم موجة من النقد تهاجم الشعراء الذين يهتدون بالمجتمع وتتناولهم بالتحقيق ، وتخرجهم من زمرة الشعراء ، والأدباء ، حين تصفهم - على سبيل الاستهزاء - بأنهم شعراء المناسبات ، أو بأن ما يكتتبونه ليس أدباً . ولكنه وعظ ، وكأنه قد أصبح من شروط الأدب أن تخرج موضوعاته عن حدود الأدب ، وأن يتلزم التعبير عن جوع المنحرفين إلى الشهوات .

وقد كانت القصة هي أبرز ما استحدث من فنون الأدب بعد الحرب العالمية الأولى ، ولم تثبت أن طفت على سائر فنون الأدب حتى أخللت الشعر أو كادت ، ورحيت بها الصحف على اختلاف ألوانها ، وجعلتها الكثير منها باباً من أبوابها الثابتة استجابة لرغبات جاهير القراء . الذين أقبلوا عليها إقبالاً شديداً ، وساعد على رواجها بروز المسرح ، ثم ظهور السينما تقدم صناعتها ، وأعان على هذا الرواج سهولة تذوق القصة ، وهي مع ذلك أكثر ملائمة للشباب ، لأنها أقدر على توفير الأجواء الحالية ، التي تلائم سن المراهقة خاصة ، مما يجعلها أقوى الفنون الأدبية تأثيراً عليه ، وأخطرها في توجيهه .

وقد زاد في خطورتها سهولة تناولها ، وصعوبة التمييز بين الجيد منها ، والرديء على غير العارفين من العلماء وناضجي التفكير . فما أسهل أن يملا الكاتب - أي كاتب - صفحات وصفحات بقال وقالت ، وبحكايات ملتفة ، ولا سيما بعد أن هجر الناس اللغة الفصحية التي لا يستطيعها إلا المثقفون ، إلى لغة الأسواق التي لا يتميز فيها عالم عن جاهل ، باسم الواقعية ، وباسم الشعبية . لذلك . ولما ألف القصة من حرية واسعة في تصريف أحداثها ورسم شخصياتها أصبحت من أخطر الأدوات تأثيراً في المجتمع ، وتحروا على كتابها القادرون عليها وغير القادرين ، والناضجون من أصحاب المذهب والناهضون من الأغارار

والجهال .

واندس بين هؤلاء كثير من مرضى النفوس ، ومن ذوي الاهواء ، ومن ينقولون حين يتزوجون أسوأ ما قرأوا من قصص الغرب المبتذلة ولا يتكلفون حين يؤلفون أكثر من تغيير الأسماء . وبذلك أصبحت القصة معرضًا للهاجنة المنحرفة الشاذة المثيرة لأحط الغرائز ، وتعبيرًا عن أمراض النفوس ، وانعكاس المعايير والتنفيس عن الشهوات <sup>(١)</sup> ١٤ هـ .

وتقول السيدة (ناذك الملائكة) في بحثها القيم عن الأدب والغزو الثقافي .

« يحرص الغزاوة وأعوانهم من الشعوبين على قتل المعنية العربية ، وإحلال المعنية الغربية محلها ، ويقادون اليوم ينحوون في ذلك . فقد طلع في السنوات الأخيرة أدب عربي تتعكس فيه سمات النفسية الأوروبية ، ومظاهر الأدب الغربي . وقد استعان الغزاوة في عملهم هذا بوسائل معنية مكتنفهم من اجتذاب الجيل العربي الناشيء الذي يملك بقلة عمله وتجاربه ، استعدادا فطريا للتأثير . والوسيلة الكبرى للتاثير في اليافعين . هي استعمال القيم الرفيعة التي يحرضون عليها مثل الإنسانية والحرية ، فباسم هذه القيم يتم تضليلهم .

أما الإنسانية فإن الشر الذي يستر وراءها اليوم . هو قولهم (الأدب العالمي) وبه يوحون لليافعين أن هناك أدباً عالمياً يتحطى الحدود ، ويعبر عن نفسية الشعوب أجمعين . يعزل عن ظروفها وشخصيتها ، وأن هذا الأدب لا يناقش ، وإنما يقبل في كل مكان ، فمن لم يقبله كان جاماً أو رجعياً ، أو جاهلاً . وهم يضعون على عرش العالمية مجموعة من الأسماء الغربية في الغالب ، ويسألون الشباب أن يعجبوا بكل حرف يقوله أصحابها دونما فحص أو مناقشة .

والأدب الغربي قد يكون عظيم الشهرة . ذا تأثير في أوروبا كلها دون أن

---

(١) دكتور محمد محمد حسين : اتجاهات هدامة في الفكر الغربي المعاصر .

يعني ذلك أن آراءه تتفقنا ، أو تتفق مع مطاليب حياتنا الاجتماعية والفكرية . الواقع أن أغلب آراء ( سارتر ) تناقض روحيتنا وحضارتنا . فلا مصلحة لنا في اعتقادها . إلا إذا أردنا أن نهدم أنفسنا . ذلك أن ( جون بول سارتر ) : ناشر فلسفة الغثيان ، ومضمونها أن المجتمع يغيب ، وأن وجود الناس حولنا هو الجحيم ، وأن الأخلاق والمثل والتقاليد سخافات يتلهى بها السطحيون ، وأن الحياة حواء فارغ ، فلا يستحق الاهتمام فيه إلا الجسد والجنس . وأن الإنسان غير مسؤ ول لا أمام الله ، ولا أمام الضمير ، ولا أمام المجتمع . ولقد انتهى الجيل اليافع إلى تصديق خرافية العالمية ، فلم يقف عند الإعجاب بالأسكال الأدبية واللغات الفكرية . والأساليب التعبيرية . وإنما قلد النظرة ، واعتنق الآراء .

وأما القيمة الثانية التي يستغلونها في تضليل اليافعين العرب . فهي الحرية ، وقد زعموا أنها معنى مطلق لا يتقييد بشيء ، فكل حرية أفضل من كل تقيد . وما من إلحاد إجتماعي وأخلاقي أفزع من هذا . فإن المطلق معنى لا وجود له في الحياة الإنسانية ، لأن منفعة الجماعات تتحكم فيه فتقidine وتشذبه .

وهذا الزعم يجعل الحرية تتعارض مع الفضيلة ، ولا ينبغي للأخلاق أن يتعارض شيء منها مع شيء ، وحسينا دليلاً على ذلك التعارض أن الحرية المطلقة للفرد تناقض مصلحة المجتمع .

ولذلك تقيد بحفظ حقوق الآخرين ، ومصلحة الجماعة كلها . وعلى هذا تبطل حجة الذين ينادون بحرية الأديب في نشر أدب الجنس والإلحاد . فإن هذا الأدب يهدى المجتمع ، ومن حق الجماعة أن ترفضه . فلا يحق للمواطن أن يطعن أمه في صعيم كيانها الروحي والخلقي بدعاوى حقه من الحرية .

وهكذا أتجه أدبنا الحديث بدوافع من الإنسانية ، وحرية الفكر . إلى ترديد آراء الغربيين ، دونما فحص أو مناقشة ، فانتشرت روحية التشاوؤم في أدبنا . وشاع الإحساس بأن الحياة عبث . وأن العدم خير من الوجود ، وأن المشاعر الطيبة « قيد » للإنسان ، وأن الإنسان غير مسؤ ول أمام شيء ، ولا يمكن للباحث المتأمل إلا أن يلاحظ مدى بعد هذه النظرة عن طبيعة الحياة العربية اليوم ، فنحن غير بفترة خصبية رائعة ، وما من شك أن الفرد العربي أحسن حالاً ، وأكثر أملاً مما كان .

فلا ندرى من أين يأتي هؤلاء الأدباء بالعدمية واليأس ، وإنكار الحياة .

أترى حياتنا الأدبية تسير في اتجاه معاكس لحياتنا القومية؟ .

ونبحث عن الجواب عند نقادنا ، فلا نجد لديهم أكثر مما نسمع من الناقد الغربي من أن هذا الجيل - كما يقولون - ( ذو تركيبة مزاجية معقدة تعقد الحياة التي يعيشها ) فكأنهم لا يرون الفرق العظيم بين الفرد العربي والفرد الأوروبي . الواقع ان بينما وبين الغرب ثلاثة فروق جوهرية .

الأول : أننا أبناء أمة تؤ من بالروح والروحيات ، وتضعها فوق المادة ، بينما ما زال الغرب يؤمن بال المادة والmaterialيات . ومن مظاهر إيمان الفرد البسيط هنا بالروح أنه يتوكّل على الله في أموره كلها ، فلا يعرف اليأس ولا القنوط ، وهو مؤمن بالحياة كل الإيمان . تتحدر إليه هذه النّظرة من عهود سُمحىقة . وقد عرفنا في التراث العربي صفة الإيمان والتفاؤل ، فحتى شعر الزهاد كان مليئاً بالحياة بما فيه من تطلع إلى الله ، وإيمان بالأخلاق والتضحية ومساعدة الآخرين .

الثاني : إننا نختلف عن الغرب في الظروف التاريخية التي نمر بها ، فنحن غير بفترة حياة وابتعاث تهتز لها أرضنا كلها . إن مشاكلنا القومية و Zhao فلسطين ، ومعركتنا في حرب الفقر . كل ذلك ينحنا هدفاً يستغرق حياتنا وكياننا . والمعروف عند علماء النفس أن المشغولين لا يجدون وقتاً للقلق واليأس والإحساس بالفراغ .

وفي مقابلنا يجد الغربي نفسه فارغاً له كثير من الوقت وقليل من الأهداف .  
إن في حياته فراغاً روحياً عميقاً سببه عدم إيمانه بالله وخلو حياته من الهدف الكبير  
الذي يضفي الجمال والرونق على الحياة .

الثالث : آخر الفروق بيننا وبينهم أن الغربي يرى غذاءه يصل إليه عن طريق استعمار الأمم وسرقة قوتها . ومن ثم فهو بحسب قلقاً عامضاً ، لا يعرفه العربي الذي يأكل القليل الحلال ، ويحمد الله وينهض إلى عمله .

• • •

إن هذه الفروق بيننا وبين الغرب تجعل نقلنا موقف اليأس والعدمية ،

والفراغ أمراً لا معنى له سوى تخيلنا عن كرامتنا ومصلحتنا وشخصيتنا ، فكأننا  
نبكي في يوم عيدنا .

فاللون الذي يغلب على حياتنا لون أخضر بعيج . وفي مثل هذا الإطار  
المشرق يصبح الأدب المتشائم المعلق على الصليبان أبعد ما يكون . عن التعبير عن  
نفسية الأمة .

إلا أن أدباءنا وقفوا عن التعبير عن مشاعرهم ، وراحوا يكررون ما يقول  
الأديب الغربي . اهـ .

## القضية الأساسية الإسلام والمجتمع

من أخطر الشبهات التي توجهها الفلسفة المادية الغربية إلى الإسلام شبهة الفصل بين الدين والمجتمع ، أو الدين والمدنية ، أو الدين والدولة في مفهوم الإسلام . وقد جرى بعض الباحثين المسلمين هذا المجرى ببعض دافع السياسة الخزبية في الماضي ، أو بعض المتابعة للفكر الغربي والنفوذ الاستعماري فقالوا : إن الإسلام شريعة روحية محضة جاءت لتنظيم العلاقة بين الإنسان وربه . أما ما بين الإنسان من المعاملات الدينوية ، وتدبير الشؤون العامة ، فلا شأن للشريعة الإسلامية به ، وليس من مقاصدها .

وقد واجه العلامة ( فريد وجدي ) هذا المفهوم فقال : « إن قاعدة فصل الدين عن السياسة هي قاعدة أوروبية محضة سبب حدوثها ان الدين في أوروبا توصل إلى تكوين سلطة مستبدة قادت العامة والملوك ، فصيরت الحكومات قرونًا تحت نيرها ، ثم بدأت في إلقائه عنها ، ونشأت من ذلك حروب حتى تغلب الآخرون ، وقررروا فصل الدين عن السياسة ، فهل تنطبق هذه القاعدة على ديانتنا الإسلامية في شكلها الخاص . »

ليس في كتابنا ( أي القرآن ) أن يكون لنا هيئة رئاسة دينية بإزاء هيئة رئاسة دينية . بل إن الإسلام رمى إلى هدم ما كان يسمى بالسلطة الدينية ، وفرض كل أساس يمكن أن تبني عليه تلك السلطة . والإسلام قانون عام للأفراد والأمم على مثال القوانين الأخلاقية المعروفة .

ولكن مع هذا الفارق الكبير ، وهو أن الإسلام قانون شامل لجميع مطالب الروح والجسد ، وقابل للانطباق على كافة الأمم بتوحيد مراجعها ومقدادها . ومعنى فصل الإسلام عن السياسة فصل الأخلاق العامة عن السياسة ، ولا يقول بهذا عاقل .

\*\*\*

ويقول الدكتور ( محمد البهى ) : إن الإسلام دين الله ، ورسالة خاتم الأنبياء والرسل - عليهم الصلاة والسلام - لا يعرف الفصل بين دين ودولة ، وإنما يعرف الحياة الإنسانية للفرد وفي علاقته بغيره . ولا يعرف قضية للدين والعلم ، وإنما يعرف مؤمناً بالله يمحى صفاته في نفسه من : علم ، وخلق ، وإبداع . ويقترب بما يحاكيه إليه جل جلاله ، ولا يعرف حكومة إلهية ، ولا رفعة لـ إنسان عن مستوى الإنساني ، وإنما يعرف إنساناً يعيّب وينحطّء في تقديره وفي رأيه وفي علمه ، ولا يعرف تفرقة بين الناس على أساس من العنصر أو العرق ، وإنما يعرف أن الناس جميعاً سواء في الاعتبار ، وفي المسؤولية لله . وأن التفاضل بينهم هو في مدى تحقيق مستوى الإنسانية في تفكير المؤمن وسلوكه وعمله هو في التقوى والعمل الصالح <sup>(١)</sup> .

وجملة القول في هذا : أن الإسلام يربط بين علاقة الإنسان بالله ، وعلاقة الناس بعضهم ببعض ، ويوجه العلاقين ، وهو لا يقف عند الجانب الروحي وحده ، ولكنه يشمل النشاط الإنساني بأسره . الفردي والإجتماعي . ومثل هذه النظرة تمنع بطبيعة الحال الفصل بين أمور الحياة الدينية والدنيوية ، وتمنع الفصل بين ما لا يقىص وما لله . فالارتباط في الإسلام بين الدين والسياسة عميق وأساسي . وهو في هذا مختلف عن الفكر الغربي الذي فصل بين مسائل الاعتقاد ومسائل الحياة العلمية . واعتبر كلا منها ينتمي إلى مملكة مغايرة . لقد فصلت أوروبا بين الدين والسياسة نتيجة تاريخ طويل من تحيز الكنيسة التي فرضت الظلم ، والتخلف والجمود باسم الدين . أما الإسلام فقد حرض على العلم والنهضة والتقدم وفتح الآفاق أمام التطور .

(١) من بحث مستفيض عن ( الدين والدولة ) .

## الفضيحة التاسعة الإسلام والروحية الحديثة

من الدعوات التي تسوقها قوى الغزو الثقافي والإستعمار الفكري ، دعوة الروحية الحديثة التي تعتمد على استحضار أرواح الموتى ، وهي دعوة تعارض مفهوم الإسلام في أنها تخضع عالم الغيب للتجريب « فهي تلبس مسوح العلم ، وتضطجع اسمه حين تزعم أنها تجري التجارب على الاتصال بأرواح من ماتوا . وتبدع أن هذا هو سبيلها إلى رد الناس عن تيار المادية الطاغية . الواقع أنها ليست حربا على المادية . كما يزعم أصحابها ، ولكنها إغراء فيها وإمعان في التمسك بها . لأنها لا تقنع بإخضاع المحسوسات للمنهج التجريبي ولكنها تتطاول إلى ما وراءها تريد أن تخضعه للتجربة . وإذا سلم الناس بذلك انتهى بهم الأمر إلى إنكار كل ما لا يمكن ثبوته عن هذا الطريق » .

« ومن المعروف (١) أن الصهيونية الهدامة تكمّن وراء كل الحركات السياسية والإجتماعية الكبيرة في القرن الأخير . بل منذ الثورة الفرنسية . وقد لا تكون الصهيونية هي المؤسسة للدعوة الروحية وأشباهها . فبعض هذه الدعوات نشأ مستقلًا عنهم بعيداً عن سيطرتهم ، ولكنهم تمكنوا من التسلل إليها ، وسيطروا عليها ، واستغلوها لصالحهم » والشيء الذي لا شك فيه أن الروحية في وضعها الراهن شرك من شراك الصهيونية العالمية الهدامة ، وألة في أيديهم يسخرونها هدم المسيحية والإسلام على السواء . وهدم العصبية بكل أشكالها قومية كانت أم دينية ، لكي يهدوا لقيام دولتهم الصهيونية التي يتوهّمونها وسط أنقاض الخراب

(١) راجع بحث الدكتور محمد محمد حسين (الروحية الحديثة : حقيقتها وأهدافها) .

ال العالمي ، والانحلال الشامل الذي يسهل مهمتهم في السيطرة على العالم كله ، على ما يتخيلونه .

ومن أقوى الأدلة على صلة الروحية بالصهيونية العالمية المدامنة المطابقة الكاملة بين مزاعم الروحيين وبين عقائد اليهود في تصور الشواب والعقارب خاصة ، فكلها يعتقد أنها سيمكونان في آخر الزمان على الأرض ، ويهاجم الروحيون جميعاً رجال الدين عامة مهاجمة قاسية تذكرنا بما جاء بالمادة الرابعة عشرة من مقررات حكماء صهيون .

( ويعرض فلاسفتنا كل مساوىء أديان غير اليهود . ولكن لن يحكم أحد أبداً على ديننا من وجهة نظره الحقة ، لأنه لا يسلم به إلاماً تماماً سوى رجالنا الذين لن يخاطروا في أية حالة بالكشف عن أسراره ) . ويدركنا كذلك بما جاء في المادة السابعة عشرة من البروتوكولات : « لقد عنينا خاصة بالعيوب في رجال الدين غير اليهود والخط من قدرهم في نظر الشعب ، وأفلحنا كذلك في الإضرار برسالتهم التي تتحصر في تعويق أهدافنا والوقوف في سبيلها . حتى لقد أخذ نفوذهم ينهر مع الأيام » .

ومن أساليبهم الخبيثة في هدم الدين ما تختروعه دوايرهم من اسماء الفراعنة من قدماء المصريين والهنود الحمر من قدماء الامريكيين الذين يزعمون أنهم يحتلون مكان القيادة بين أرواح الموتى ، وينسبون إليهم مهمة ما يسمونه ( الأرواح الحارسة ) في جلساتهم ، وهي الأرواح التي تتولى تنظيم الكلام بين الأرواح التكملة بزعمهم ، وتتولى في الوقت نفسه حراسة الجلسة من تدخل الأرواح المشاغبة . ومن الواضح أنهم يقصدون بذلك هدم الإسلام والمسيحية ، وزعزعة يقين الناس فيها بتمجيد الوثنية الضالة الكافرة التي سبقتها ، وتصوير هؤلاء الوثنين بعد موتهم متمتعين بطمأنينة ونفوذ لا يتمتع به المتدينون بالإسلام والمسيحية . وقد سرت هذه الدعوى إلى المستغلين بالروحية من المسلمين الذين يجدون الفرعونية والفراعنة في الوقت الذي يندودون فيه بعلماء الدين .

ومنظمات الروحية مع ذلك تشتراك مع كل المنظمات التي تعمل في خدمة الصهيونية العالمية في أنها تهدم « الخلق » حين تهدم « الدين » فالدراسات الروحية

قد أصبحت أداة هدم كالدراسات النفسية المترفة سواء بسواء ، فالفرويديون يبررون الجريمة حين يصورون المجرم مريضا ، ويرجعون دوافعهم إلى عقد نفسية مستقرة . فيما يسمونه العقل الباطن . فليس هناك إذن ما يدعو إلى القصاص . بل ليس هناك ما يدعو إلى أن يخجل مجرم من نفسه ، ولا إلى أن يندِّ المجتمع مجرما ويطارده بالاحتقار ما دامت المسألة مرجحا لا حيلة فيه .

والروحيون يذهبون هذا المذهب نفسه من طريق آخر ، فهم يبررون الجريمة بإرجاعها إلى ما يسمونه ( المس الروحي ) .

والمجرم في الحالين مكره على الجريمة يرتكبها تحت عامل داخلي عند الفرويديين ، أو تحت عامل خارجي عند الروحيين ، وكل منها يهدِّم التقنيين الخلقي من أساسه ، لأنَّه يحوِّلية الفردية التي هي مناط الثواب والعقاب في الدنيا والآخرة . ومن الواضح أنه يحوِّل في الوقت نفسه الشرائع السماوية كلها . بل القوانين الوضعية أيضا ، فهو عود إلى الجريمة الضالة المفسدة للدين وللدنيا جميعا . وبمثل ما يفسد الروحيون على الناس دنياهم يفسدون عليهم دينهم بما يزعمون لهم من ان الجنة والنار فكرة عقلية او حالة نفسية . وأن الناس على اختلاف اديانهم ، وعلى اختلاف نحلهم وطبائعهم يعيشون فيها وراء الموت حياة هي نفسها حياتهم على الأرض ، وأن فرصة التفكير عن الذنب لا تقطع بموتهم ، وهم بذلك يهدِّمون أكبر رادع للناس عن الظلم والفساد . وهم في الوقت نفسه يزجون بأنفسهم فيما اختص الله ذاته سبحانه وتعالى بعلمه .

لا ينبغي ان يغيب عن بال الناس أن إطلاق الاتصال بالموسى وجعله في متناول كل إنسان ، والاستعانة بهم في علاج مرضانا ، وفي شؤون دنيانا المختلفة ، إفساد للحياة التي يقوم بعض عمرانها على التنافس واستباق الخيرات ، وعلى المحاولة المتصلة الدائبة المتكررة في سبيل التفوق ، وفي التغلب على الصعاب والانتصار على مصادر التعب والقلق . ومن بينها المرض ، وهو كذلك إبطال للحكمة في خلق الموت والحياة . وما قدر الله سبحانه وتعالى وقضى في إقامة الحجاب بينها لحكمة يعلمها تنظم بها حياتنا في الدنيا والآخرة .

وقد أغنى الله المسلمين عن الناس الهدى والخير في هذه المجازفات . فأنزل

عليهم كتابا لا يضلون إن تدبروه واتبعوه . فمن أعرض عنهم والتمس الهدى والرشاد في سواه ضل . وكان الشيطان له قريناً وساوء قريناً . وما أرى أولئك إلا أن يختاروا بين الكفر والإيمان ، وبين الضلال والإسلام . إن الصهيونية العالمية المدamaة التي تجذب الخيوط من خلف الستار ، وتحرك الدمى التي نراها تتحرك على المسرح داعية إلى « المجتمع الجديد » لا ترید أن تبقى من المجتمع الجديد شيئاً : لغته وأدبها وفنونه ونظمها ، وأنماط حياته ، وخلقها ودينه . كل شيء فيه . وبعض هذه الدمى يظن في نفسه ، وظن به الغافلون من الناس ، أنه هو الذي يتحرك ، وأنه هو الذي يقول ، وهو الذي يفكر ويعمل ، لأن الأيدي المدamaة الخبيثة لا تحركه بطريق مباشر ، فهو متاثر بما يقرؤه لأسماء كبيرة في أعين الناس من مروجي الدعوات المدamaة وهؤلاء يهدمون المجتمع القديم في كل ما ذكرته ، وما لم ذكره من مقوماته ليجعلوا مكانها ( العالمية ) . التي يلوحون بها للناس ، ويزعمونها مفتاح الأمان والسعادة والسلام ، ولن يكون بعد ( عالمية ) ولن يكون إلا الخراب . ولكن الخراب حائق بال媞دين . وذلك وعد الله سبحانه وتعالى حيث يقول :

« وإذ تأذن ربكم ليعشن عليهم إلى يوم القيمة من يسومهم سوء العذاب إن ربكم لسرير العقاب وإنه لغفور رحيم ». .

وحيث يقول تبارك وتعالى : « وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيمة ، كلما أوقدوا ناراً للحرب أطفأها الله ويسعون في الأرض فساداً . والله لا يحب المفسدين ». .

« والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ». .



ثانياً:

## مشكلات الفكر

قضايا القيم ، التطور ، الحرية ، العقل ، التقدم ، العلوم والانسانيات ، التجديد ، الأصالة ، البطولة ، المأساة ، النبوة ، العبرية ، الفنون الجميلة ، لقاء الأجيال ، الضياع ، الفلكلور ، الصميم .



## مَدْخُلٌ إِلَى الْبَحْثِ

إن حقائق كثيرة ، ووثائق عديدة ، تكشفت في السنوات الأخيرة ، لها أثر كبير على كثير من الآراء والنظريات . والقضايا التي كانت تعد في نظر الكثيرين من المسلمات في مجال الفكر والثقافة والتاريخ . بينما هي شبهات زائفة صيغت في صورة براقة خادعة ، فبدت كأنما هي حقائق ، واستمر خداعها زمناً طويلاً ، وكان بعيد الأثر في تحقيق أهداف التغريب والغزو الثقافي الramatic إلى انتقادنا . قيمنا ، وزلزلة الثقة بمفاهيمنا وعقائidنا .

ومن شأن هذه الحقائق أن تدعونا إلى إعادة النظر من جديد في آفاق الفكر الإسلامي والثقافة العربية ، و موقفها من الفكر الوارد .

ومن أخطر ما تكشف في سنوات ما بعد الحرب العالمية الثانية ، تلك المخططات الاستعمارية الصهيونية السرية الramaticية إلى تدمير المجتمعات الإنسانية ، وخاصة المجتمع الإسلامي العربي عن طريق طرح عديد من النظريات والمذاهب الوثنية والمادية المتصلة بالنفس الإنسانية ، والأخلاق والعقائد والتاريخ واللغة ، ومقارنات الأديان والتربيـة .

وقد قصدت هذه المخططات إلى محاولة تغريب العرب والمسلمين ، وتفریغ الفكر الإسلامي العربي من مقوماته وقيمته وذاته في بوتقة الفكر العالمي الوثنـي المادي ، والعمل على إسقاط الفكر الإسلامي والقيم الإسلامية ، وإخراج المسلمين والعرب من قيمهم ومقدراتهم وتذويبهم في الأمية والعالمية .

وقد جرى ذلك عن طريق خلق دائرة براقة تحمل لواء ما يسمى بالحرية

ال الفكرية والمعصرية ، ثم عمدت هذه الدعوة إلى إعلام شأن الماضي الفرعوني والإغريقي والجاهلي العربي ، وإحياء الأساطير ، وإعادة صياغة الوثنيات والفلسفات السريانية والمجوسية والباطنية ، وإحياء عشتروت ، وزيوس وبابخوس . . . الخ . ثم عمدت هذه الخطة إلى إخراج التاريخ الإسلامي وبطولاته عن مفاهيمها الإسلامية ، وذلك بالتشكيك فيها ، أو إخضاعها للمفهوم المأسوي الإغريقي الذي يختلف اختلافاً واضحاً مع مفهوم التوحيد الإسلامي . ولم يقف الأمر عند هذا . بل إن هذه الخطة شملت طرح نظريات خطيرة في مجال العبرية والأجناس . وفي مجال علم الدين المقارن ، وفي مجال تزييف الأخلاق والقيم ومفاهيم الحضارة والتاريخ والأدب .

وجرى ذلك كله من خلال نقطة انطلاق واحدة هي (المادية) التي ترفض الأديان والنبوات والرسالات السماوية ، وتدعى إلى بعث الوثنيات ، وأفكار الغنوصية والأباجية والإلحاد .

\*\*\*

ولقد وضعت هذا المخطط قوى كثيرة هي : الصهيونية ، والاستعمار ، والمادية . وهي قوى كلها تجمع على العمل لسحق المسلمين والعرب ، والسيطرة على مقدراتهم وثرواتهم مع الحيلولة بينهم وبين امتلاك إرادتهم أو استعادة قوتهم وذاتيتهم .

وقد انطلقت هذه القوى من نقطة واحدة هي : إزالة شخصية ( عالم العرب والإسلام ) وتفریغ ذاتيته وإذابتة في الأنمية العالمية ، واحتواء مفاهيمه وقيمه ، حتى يصبح تابعاً ليس من جهة مقدراته وثروته فحسب ، بل من خلال وجوده وكيانه وشخصيته .

ولقد جرى تنفيذ هذا المخطط منذ وقت بعيد ، وشاركت فيه القوى الاستعمارية ، والدولية ، والصهيونية ، وانحذت من التبشير ومعاهد الإرساليات والمحافل الماسونية أداتها . فقد انبث خرجوا هذه المعاهد والمحافل ، فسيطروا على بعض وسائل الصحافة والثقافة والمدرسة ، وانخذلوا منها في بعض الأقطار أداة على

تغير فكر هذه الأمة ، وتزييف مضامينه ، وبعث الفلسفة الماسونية المادية التي تستهدف تدمير القيم والأخلاق ، والأديان ، وطرح عشرات من الشبهات والأشواك والأخطاء أمام المتفقين .

وقد استطاعت سمو هذه الشبهات أن تسرى في النفوس والعقول - آنذاك - لأن الاستعمار قد فسح لها الطريق ، حين عمل على تحطيم الحصانة النفسية والروحية التي كانت تحمي النفس العربية الإسلامية من الغزو - حين ألغى دراسة الإسلام ، والعربية ، والقرآن من مناهج التعليم المفروضة ، والتي كانت جميعها أو أغلبها تدرس بلغة المستعمر : الأنجلizية : في مصر والسودان ، وفلسطين والعراق - والفرنسية : في المغرب كله وسوريا ولبنان .

فقد استطاعت قوى الاستعمار حين سيطرت على مناهج التعليم أن تفرغها من مفاهيم الإسلام الصحيحة ، وأن تباعد بين الشباب المتعلّم ، وبين منهج القرآن الفكري والتربوي والاجتماعي ، ثم حولت مفهوم الإسلام إلى مفهوم لاهوتى قاصر لا يمثل عظمة الإسلام الجامع ( ديناً ونظام مجتمع ) .

ومن ثم دخلت مفاهيم الإسلام زيفاً كثيرة ، واختلطت بمفاهيم الوثنية والمادية والأديان الوضعية غير السماوية ، التي خرجت عن التوحيد والتقوى .

\*\*\*

لقد كان الإسلام في ذاته يحمل من الأصالة ما يجعل فكرة متميزةً عن فكر أي أمة أخرى . هذه الأصالة التي استمدّها من وحي السماء ، ورسالة النبوة ، وكلمات الله المنزلة .

ولقد كانت نقطة البدء في هذا المخطط كله كلمة واحدة هي : إخراج المسلمين والعرب من مقومات فكرهم . هذه المقومات التي أمدتهم في كل أزمة . وما تزال وسيظل قدرهم ، بالقوة والصلابة والصمود في وجه كل غزو وإزاء كل قوة خارجية .

وما دام المسلمون والعرب متمسكين بمقومات فكرهم التي استمدّوها من

القرآن أساساً ، فإن أي قوة غازية . أو مسيطرة تعجز - كما عجزت مرات على طوال التاريخ الإسلامي - عن أن تقف في وجههم ، وإنهم إذا عادوا إلى مصادرهم وبنائهم ، فإنهم سيكونون قادرین على الصمود في وجه أعنی قوى الأرض ، ومواجهتها وسمعتها .

ولذلك فإن العمل الخطير - في تقدیر حركة التغريب - هو تزییف هذه المقوّمات ، وإشاعة الشبهات حولها ، ومسخها وضررها بمفاهیم أخرى على سبیل خلق الشکوک والریب ، وكذلك إفساد المصادر نفسها بالاسرائیلیات القدیمة والجديدة ، وإفساد القائمین على هذا الفکر بالتبیعیة والولاء والطموح إلى المناصب والشراء ، وإفساد من تلقی إليهم بتفریغ مناهجهم المدرسیة من (روح الإسلام) .

\*\*\*

ومن ثم يصبح ما يتبقى من مظاهر الإسلام كدين لاموتی بدون قيمة حقيقة ، ولا قدرة له على التصحیح ، ومن ثم فهی لن تحمي هذه النفوس والعقول من أهواء المغریات التي يطرحها بريق الحضارة تحت الأضواء وحول النار ، نار الشهوات واللذات والمتاع والمغریات مع سریان مذاهب الإباحة والإلحاد ، وتشیع الثقافات بها ، وترویج القصص الجنسیة لها .

ومن شأن وسائل الإغراء بالصورة العارية والكلمة المکشوفة أن تقدم في هذا المجال ما لا يدع للنفس العربية الإسلامية ، ولا للعقل العربي الإسلامي مجالاً للبحث عن قیم الأخلاق والإيمان والتوحید ، ظناً منهم أنها ستذوب كلها تحت ضربات معاول الھدم الصارمة . ذلك هو لب المخطط الخطیر الذي فرضته القوى الاستعماریة الصهیونیة على عالم العرب والإسلام ، واستطاعت خلال خیل خسین عاماً أن تغرقها فيه إغراقاً ، بينما زحفت قوى الغزو الصهیونی واستطاعت في غفلة مؤقتة أن تسیطر على فلسطین . فالقدس .

وإن أحظر ما يواجه العرب والمسلمین اليوم أنهم قد يتحرکون من داخل دائرة الفكر الذي فرضه عليهم التفوذ التغیریي الخطیر . ولذلك فإن أول علامات

اليقظة والمقاومة هي التحرر من مقاييس التغريب ، ومذاهبه ، والمفاهيم التي حاول أن يفرضها - وهي زائفة أصلاً - من أجل تدمير النفس العربية الإسلامية - واحتواء العقل العربي الإسلامي .

إن أول علامات اليقظة أن نكشف هذا المخطط ، وأن نعيد النظر في المفاهيم الخاطئة والمصطلحات المنحرفة والشبهات المطروحة . ( وهذا ما ستحاوله في هذه الدراسة ) ذلك أن أصلية الذاتية العربية الإسلامية الجذور الصلبة المؤمنة ، تمثل في أنها لم تستسلم أبداً ، وأن هناك ضوءاً كافياً أخذ يدحض هذه الشبهات . وهو ضوء قد امتد على الزمن ، ولم يتوقف ولم ينقطع ، استيقظ قبل الغزو الاستعماري . وما تزال الأحداث تمده بالقدرة على المقاومة . ولقد كانت أزمة ١٩٦٧ واحتلال القدس عاملاً هاماً في التفاتة إلى الحقيقة التي ليس بعدها حق . التفاتة إلى المصادر الأصلية لوجوده وكيانه وحياته ، فقد كشفت له الأحداث والتجارب أن باسم جراحه ، وضياء روحه لن يكون إلا من داخله ، لن يصل إليه عن مصدر آخر غير المصدر الأول ، الذي تشكل منه عند ما بزغ ضوء الإسلام ، وأن آية النصر ما زالت هي الاستمرار من المنابع الأصلية ، وأن أمّة ما لن تستطيع أن تعود إلى الحياة ، ولا أن تصمد في وجه الغزاة ، إلا إذا التمسّت الضياء من أعماقها ، من داخلها ، من كنزها المدخر . الذي إن زهدت فيه حيناً ، وتطلعت إلى ما في أيدي الآخرين ، فإنها قد آمنت أخيراً بعد الصدمات والتضحيات أنه لا سبيل أمامها إلا التمسّك المنابع الغنية ، والمصادر الثرية التي كونت الذاتية الإسلامية العربية وشكلتها أول مرة ، ووضعت لها مقومات حياتها وقوتها وإنبعاثها مرة أخرى كلما ألمت بها الأحداث ، وادهمت حوطها الخطوب . إن المصدر الحقيقي هو « القرآن » ونقطة البدء هي « التوحيد » . وفي هذا الضوء نظر في هذه الشبهات التي طرحتها التغريب ، ونعيد النظر في هذه القضايا والنظريات .

\*\*\*

ونحن نذكر هنا جيداً كيف قام كفاح المسلمين ، فلم يتوقف لتحرير الفكر الإسلامي من هيمنة الثقافة والعقلية التي سلطها عليه الفرس واليونان والهنود ، كان إيمانهم بابتئاث شخصيتهم الإسلامية العربية ، والخلولة دون أن تذوب

وتلاشى ، هو مصدر كل نصر وقوة وحياة .

إن المحاولات الدائمة لإخراجنا من إطار فكرنا الإسلامي العربي لم يتوقف منذ أكثر من خمسين عاماً ، وهي تتشكل كل يوم في صورة أو أخرى ، حمل لواءها الاستعمار والتبيير . والاستشراق والشعوبية والتغريب والغزو الثقافي ، وحاولت انتهاز كل نكبة أو نكسة لتجديد دعوتها المسمومة التي تحاول أن تلقي أمتنا في تيه مظلم لاضياء معه ، ولا نور حين تدعونا أن نتحرر من كل المقدسات والقيم ، وأن تتخلص من الماضي كله ، وأن تزدرى العقائد ومفاهيم الأديان السماوية ، وتعمل على دفع النفس العربية الإسلامية عن الخروج عن ذاتيتها ومزاجها النفسي بخروجها عن الأخلاق والإيمان والتوحيد .

ولقد جرت منذ نكسة ١٩٦٧ أقلام كثيرة بكلمات ماكرة ، تبعث اليأس ، وتدعو إلى الخروج عن القيم والأديان ، وتزدرى التاريخ والتراث والشريعة واللغة ، وهي دعوات باطلة لأنها تصدر من لا يؤمنون بهذه الأمة ولا يريدون لها الخير .

ولقد طرحت هذه الدعوات أفكاراً ومذاهب وآراء أشارت الشبهات في صدور بعض شبابنا وعقولهم ، فحق لأداة التصحح أن تظهر ضياء الحقيقة ، وأصبح ضرورياً أن تحرر القيم ، وتصحح المفاهيم ، وتكشف البواعث والغايات التي تكمن وراء هذه الشبهات المسمومة .

\*\*\*

إن الهدف هو « تغريب الفكر الإسلامي » ووضعه في قيود الوثنية والمادية والإلحاد والإباحية .

ولكن الفكر الإسلامي صاحب الأصالة المستمدة من جوهره الناصع القرآنى ، ومن ماضيه الطويل ، وجذوره العميقه الثابتة قادر على أن يدفع عن نفسه هذه الموجة الطاغية ، كما دفع الموجات المتالية السابقة ، وانتصر عليها . ذلك لأنه يستمد من معين التوحيد ومن الحق ومن الفطرة ومن القرآن الذي يفرق بين الحق والباطل ، والذي نزل للإنسانية هادياً في حيرتها . فقد جاء القرآن

تصحِّحاً لِكُلِّ المفاهيم والمذاهب والدعوات التي صرفت مفهوم الرسالة السماوية الحقة ، التي جاءت على أيدي رسل الله ، فكشف عن كل عوامل التحريف ، ووضع لنا القواعد التي لا تبلي في مواجهة أخطار التغريب والتزييف . لقد أقام الإسلام عالماً من الحق والإيمان في مواجهة عالم الباطل ، فحق عليه أن يجالد أخطار الوثنية والإلحاد ولا يتوقف عن المجالدة على مدى الزمن صامداً قادراً مستمدًا أسانيده وحججه من ذلك المعين الصادق . لقد جاء الإسلام بعد أن تشكلت للوثنية المادية فلسفة ومناهج ومذاهب كشف عنها القرآن ، وزيفها وأبان وجه الحق فيها ، وما تزال موجة الوثنية تقوم في غيبة الحق وتعلو وتشعر جناحها ، ثم يحيى المصلحون الأبرار من علماء المسلمين فيكشفون الزيف ويردون الحق إلى نصابه .

ونحن الآن نعيش في موجة ضارية من هذه الموجات ، استطاعت أن تلبس لباس العلم والفلسفة ، وأن تقييم باطلها على أساليب براقة خادعة في عالم اضطررت مقاييسه ونظمها ، فحق على المسلمين وفرض عليهم أن يتقدموا ويحملوا مشعل التوحيد والإيمان لتحرير المناهج وتصحيح الآراء ، ليحق الله الحق ويبطل الباطل ، ويتم الله نوره ، ويعلي عالمه ، ويذلل عالم الوثنية المادية .

وإذا بدأ أن المادية والوثنية مسيطرة اليوم ، فإنما هي جولة من جولات الباطل ، ثم ينكشف الحق واضحًا والحق ظاهراً (ويريد الله أن يحق الحق بكلماته) .

إن أهم أهداف الفكر الإسلامي في العصر الحاضر ، وكثير تحدياته هي : تصحيح المصطلحات ، وتحرير القيم من مفاهيم وافدة أو زائفة تريد أن تحمل محل المفاهيم الأصيلة ، وسنة خططات التغريب ترمي إلى إحلال «مفاهيم دخيلة» بدلاً من «المفاهيم الأصيلة» التي يراد إبعادها عن مجال الحياة والفكر .

ذلك أن أولى مهام الغزو الثقافي هو تزيف الحقائق وغويها ، وإفساد مضامينها . ولذلك كانت صيحة حركة اليقظة منذ أكثر من مائة عام . هي المناداة بالثبات الأصول والمنابع ، وأن لا غنى بأي شيء قبل عرضه على مقاييس فكرنا . ولقد كان المسلمون والعرب على مدى التاريخ ، كلما تدهم الأحداث ، وتحيط بهم

أزمات الغزو الخارجي يتنادون بالعودة إلى المتابع ، فال manus المتابع هو الأصالة وهو الضوء الحقيقي الهادي إلى الطريق ، دون شك أو ريب ، دون خوف أو تردد .

( تركت فيكم أمررين ما إن تمكنت بهما فلن تضلوا أبداً : كتاب الله وستني ) .

لقد طرحت في السنوات الأخيرة « مفاهيم » جديدة وافية لقيم عالمية ، وجرت محاولات لتصوير هذه المفاهيم بصورة علمية ، لها بريق متوج ، وطابع لامع . وذلك في محاولة لإحلالها في مكان مفاهيمنا الأصيلة لتلك القيم . ولقد بدأ بعد وقت ليس بالقصير ( عدم تقبل ) الذاتية العربية الإسلامية ، والمزاج النفسي للعرب وال المسلمين لهذه المفاهيم الوافية منها بدا من بريقها وازدهارها .

\* \* \*

وقد اتصلت هذه المفاهيم بكثير من قضايا الفكر ، وخاصة منها نظريات التطور ، والحرية ، والعقلانية ، ومفهوم القيم والتقدم والتجديد والأصالة ، وعلاقة مناهج العلوم الإنسانيات والمجتمع .

كما اتصل ذلك بمفاهيم البطولة والنبوة ، ومفاهيم المسافة التراجيدية والفن ، واتجاه أكثر الحديث نحو الشباب فيما يتصل بلقاء الأجيال أو صراعها ، وفيما يتعلق بالأساطير والأدب ، ومفهوم الحضارة ، وامتد إلى ما يتصل بالترجمة وبالصطلاحات المتعددة كالضمير والترفانا وغيرها .

وتشكل هذه المجموعة من المفاهيم قضية واحدة تتفرع إلى قضايا ، ويمكن أن يطلق عليها جيئاً « قضية تصحيح المفاهيم » وتحرير القيم والكشف عن خطأ المصطلحات .

ونحن أمام هذه المفاهيم على رأي واضح محمد : هو أن لكل قيمة من القيم مفاهيم مختلفة ونظريات متعددة تختلف باختلاف الأمم والشعوب التي تستمد مفاهيمها من تراث طويل قوامه عقائد وتاريخ ولغة ومزاج نفسي .

هذا فضلاً عن أن ما يقدم لنا ليس حقيقة علمية ، أو مفهوماً عالمياً مقرراً

يمكن تطبيقه على النفس الإنسانية عامة ، أو على المجتمعات قاطبة ، وما من قضية تطرح في مختلف مجالات الفكر والعقائد والثقافة إلا ولنا «نحن المسلمين» نظرية أصلية فيها ومفهوم شامل ، ومنهج متكامل ، وما من جديد يمكن أن يقال إلا ويجب النظر فيه في ضوء مقاييسنا وقيمنا . ولقد كانت النظرة الإسلامية هادبة للبشرية كلها منذ أن فجرت طاقاتها قبل خمسة عشر قرناً ، لأنها استمدت مفهوم قيمها من مصدر واحد هو : الفطرة الإنسانية القائمة على التوحيد والإيمان بالله ، والتي اتخذت من الالتزام الخلقي قاعدة لحركتها .

لقد قدم الإسلام للبشرية منهجاً متكاملاً للفكر والحياة والمجتمع والحضارة ، وهو منهج تطبيقي عملي وليس منهجاً نظرياً أو مثالياً هو : منهج القرآن الكريم القائم على الأصلة والربانية والحق .

فتحن في كل مجال يتحتم علينا أن نقف ونسأل عن مفهومنا لكل ما طرحته النظريات المختلفة .

إن النظرية الوافية دوماً هي من صنع قوم آخرين ، أقاموها على مقياس مجتمعهم ، وابتدعوها في ظل تحدياتهم الواقعية والتاريخية جيئاً . هذه التحديات التي ربما دفعتهم إلى الانفصال عن مناهج الأديان ، والهابس الحلول من الفلسفات . أما نحن . فإن الأمر لدينا مختلف .

\*\*\*

لقد جاءت تبعية المسلمين والعرب للفكر الوافد نتيجة للاستعمار ، وقامت عن طريق إرادة مقيدة في ظل سيطرة النفوذ الأجنبي على التعليم والصحافة والثقافة . ولم تكن هذه التبعية اتجاهًا طبيعياً ، ولا رغبة أصلية .

ولقد كان الفكر الإسلامي - دائمًا - ولا يزال متفتحاً لثمرات الفكر البشري ، ولكنه كان قادرًا - حتى في أشد مراحل الضعف والتخلف - على المحافظة على ذاتيته . والخلولة دون انصهاره في الفكر العالمي .

\*\*\*

ونستطيع هنا أن نضع واحدة من الوثائق الكثيرة التي تكشف هدف الحملة على الإسلام ، وهي ما نشرته جريدة « التيمس » فقالت : كان الاعتقاد قديماً أن الإسلام هو دين شعوب الصحراء . وقد يقصد إلى الحضر ، وما كان أحد يصدق أنه يستطيع أن يخترق المناطق الاستوائية ، وأن يصل إلى جنوب إفريقيا . وقالت : ويختلف الغربيون في اتجاههم الفكري نحو مستقبل الإسلام في أفريقيا . فمن قائل أن تقدم الإسلام لن يضر بالمصالح الاستعمارية مادام يسير ( أي الإسلام ) في الخطوط التي رسمها له الاستعمار . بينما يرى آخرون ضرورة « الحد من تعلم الإسلام » عن طريق نشر البدع والخرافات . « أي نشر البدع المخالفة لأصل الإسلام لإقساذه وإزالة حقيقة الإسلام عنه على بقاء إسم الإسلام عنواناً له ) . حتى يكون ذلك بمثابة حائل يقف أمام ضغط الإسلام المتزايد .

وهكذا يؤكّد هذا النص . أن هناك محاولتين في مواجهة الإسلام .

( الأولى ) أن يتحرك الإسلام في الخطوط التي رسمها له الاستعمار . أي في دائرة التغريب والغزو الثقافي ، ومع العمل الدائم للتبشر والاستشراق .

( الثانية ) هي : نشر البدع والخرافات ، وتحريف المفاهيم والقيم . وهذا ما يطلق عليه ( هدم الإسلام من الداخل ) وإن نظرة واحدة إلى هدف التغريب كما صوره دهاقنة الاستعمار والنفوذ الغربي . ليؤكّد هذا المعنى . فهم يهدفون منه إلى « إنشاء عقلية عامة تحقر كل مقومات الحياة الإسلامية ، وتنفر من الدين ، وتعمل على إبعاد العناصر التي تمثل الثقافة الإسلامية عن مراكز التوجيه » . وبذلك تعمل من خلف ستار دون أن تواجه المشاعر الدينية بالعداوة السافرة . وعندهم أن أبرز معالم التغريب . هي غرس مفاهيم ثقافية وتربوية في نفوس المسلمين تخلق فيهم نزعـة الاحتقار لقيمـهم ، والاعتـازـ بـقيمـ الغـربـ .

\*\*\*

وتتصـلـ هذه المفاهـيمـ بـتحـريفـ التـارـيخـ الإـسـلامـيـ ، وـتشـويـهـ مـبـاديـءـ الإـسـلامـ وـثقـافـتهـ ، وـانتـقاـصـ الدـورـ الذـيـ لـعـبـهـ فـيـ تـارـيخـ الثـقـافـةـ الإـنسـانـيـ ، وـمحاـولةـ خـلـقـ شـعـورـ بـالـنـقـصـ فـيـ نـفـوسـ الـمـسـلـمـينـ يـحـمـلـهـ عـلـىـ الرـضـاـ وـالـخـضـوعـ لـلنـزعـاتـ

والآراء الغريبة . وكذلك العمل على طريق المنهج الدراسية ، ووسائل الثقافة والفكر على توهين القيم الإسلامية ، والغرض من اللغة العربية ، وتغييب هذه القيم ، وإحلال قيم أخرى بدلاً منها ، بحيث تصبح هذه القيم الجديدة معتقدات عامة .

وبالجملة فالتجريب محاولة لحمل ( عالم العرب والإسلام ) على قبول ذهنية الغرب والانصهار في بوقة فكره ومفاهيمه ، والتحرر من خلال المنهج والأساليب والوسائل التي فرضها على العقل الإسلامي العربي . والنفس الإسلامية العربية . وهذه هي أخطر مراحل التغيير .

ذلك لأن خطر سيطرة فكر على فكر هي نقله من دائرة فكرة وأساليبه ومزاجه النفسي وترويجه على التحرر في دائرة الفكر الوافد المسيطر .

\*\*\*

ولذلك فإن أول خطوات التحرر من نفوذ التغيير والغزو الثقافي هو فرز المفاهيم الوافية والكشف عنها وتحبها ، وتحرير الفكر الإسلامي منها ، وإعادته إلى التاسع مفاهيم الأصيلة للقيم بدلاً من المفاهيم الدخيلة . ونحن إزاء ذلك كله لا بد أن نواجه الحقائق الآتية :

( أولاً ) أن كل ما كتبه الغربيون من حلة على الدين ، فإنما كان من المقصود بها هو دين الغرب أساساً . وأن نقل هذه القضية إلى الفكر الإسلامي هو نوع من التمويه . ذلك أن الفكر الإسلامي لم يعرف في تاريخه كله أزمة خلاف بين الدين والعلم ، أو صراع بين الأخلاق والمجتمع . أما مفهوم الغرب فقد كونته ظروفه التاريخية من جهة وطبيعة فهمه للدين والحياة من جهة أخرى ، بالإضافة إلى موروثاته الوثنية اليونانية .

ومن أكبر الأخطاء : أن مشاكل الغرب وقضاياها التي مرت بظروف مختلفة نقلناها وكأنها حقائق . وأن نظرياته المطروحة للبحث ، وفرضه في مجال النفس والأخلاق وال التربية ، حاولنا أن نؤ من بها وكأنها علم مقرر أو أمور ثابتة .

(ثانياً) أن أموراً كثيرة قد جرى طرحها وفهمها من خلال مقاييس الغرب ، وللغرب مقاييس في مجال التاريخ واللغة والعقائد ، ولنا مقاييس مختلفة ، ومفتاح مقاييسنا الأصيل هو : تكامل القيم ، وترابطها كوحدات متممة إلى أصل واحد .

(ثالثاً) إن من أبرز قواعد مقاييسنا أن الإنسان يعيش في دائرين متصلين : دائرة مادية ، ودائرة معنوية . وأنه جماع الروح والمادة والقلب والعقل ، ولذلك فقد جاءت رسالة الإسلام إنسانية ، وليس روحية صرفة أو مادية صرفة .

(رابعاً) أن تاريخ أي أمة هو وحدة كاملة ، متصلة الحلقات ، وكذلك يمثل تاريخ فكرها وحدة لها ذاتيتها وكيانها ومزاجها النفسي والاجتماعي .

(خامساً) أن هناك محاولة دائمة لتردد كلمة العقائد الموروثة في باب الانتقاد أو التقليل من شأنها . وهي كلمة يراد بها أساساً الغض من شأن الأديان والقيم الأساسية . والمعروف أن العقائد الموروثة صنفان : أصيل وزائف . وهي وحي وحيث . وهي في إطلاقها دون تحديد نوعها . إنما تزيد بالتمويه أن تخدع الناس عن غايتها . أما في الفكر الإسلامي . فالعقائد الموروثة أصيلة لأنها مستمدة من القرآن ، ولا سبيل إلى التخلص منها . أما العقائد الزائفة . فتلك هي التي حاربها الإسلام نفسه كالوثنية والأساطير ، وعبادة الفرد ، وعبادة البطولة ، وإنكار ترابط الدنيا والآخرة ، أو إنكاربعث والجزاء .

(سادساً) والقيم ثابتة ومتغيرة ، وليس هناك قيم تخضع للتطور الدائم المطلق ، والقيم الأخلاقية ثابتة ثبوت الإنسان نفسه ، في تركيبه وخلقه ، وهي لا تتغير بتغير المجتمعات أو الأزمان .

إنما تتغير القيم الصغرى المتصلة بالتقالييد والعادات وغيرها .

(سابعاً) هناك تفرقة واضحة في مفاهيم الفكر الإسلامي بين مقاييس العلوم ، ومقاييس الإنسانيات والنفس . مقاييس العلوم : مقاييس مادية ، وهي مستمدة من التجربة والاختبار الدائم المتأثر الذي لا يتغير . وهذه المقاييس لا تستطيع أن تخضع للإنسان ولا المجتمع ولا النفوس والأخلاق إلى نتائجها .

ومن الحق أن يقال : إن للعلوم المادية مقاييس ، وإن للإنسانيات مقاييس أخرى . فإذا حاولنا تطبيق مقاييس العلوم في مجال النفوس أخطأنا وأفسدنا ولم تصل إلى غاية علمية أو حقيقة .

وبعد فنحن في ضوء الإسلام ، وفي ضوء مقاييس الإسلام ، نستطيع أن نواجه هذه المجموعة من مشاكل الفكر على النحو الذي واجهنا به قضايا العصر .  
والله المستعان .



## قضية القيمة

ما هي القيم : هل هي ثابتة أم متغيرة .

إن القيم تتشابه في مختلف الثقافات إسماً ، ولكنها تختلف مضموناً . لكل قيمة مفهومها ، المختلف بين أمة وأمة وبين فكر وفكرة . فما هو مفهوم الإسلام في قضية الفكر . وما هو مفهومها المختلف عن الفكر الغربي ؟ .

وقد انتقل مصطلح القيمة من مجال الاقتصاد إلى مجال الاجتماع ، وارتبط منذ اليوم الأول باسم الخير ، والخير الأسمى ، واعتبر الفلسفه القيمة في صميمها انسانية . ومندرجـة في السلوك الانساني نفسه ، فهي ليست مجرد مستقلة في ذاتها ، ولا منفصلة عن الانسان نفسه ، بحيث يتخذ من سلوك الفرد دليلاً على القيمة التي يؤمن بها . وقالوا : إن الإنسان حامل القيم ، وهي بخلاف الموجودات ، فإنها كونية مستقلة عن الإنسان بعيدة عنه .

والقيم روحية ، ومادية ، ونفسية ، واجتماعية ، وذاتية ، وموضوعية . وتتمثل مفاهيم القيم في مجموعتين : قيم ثابتة ، وقيم متغيرة . والقيم الثابتة لا تخضع للأزمان ، ولا للبيئات ، ولا تتغير بتغير الأماكن ، ولا العصور ، فهي قيم مرتبطة بالإنسان من حيث هو إنسان مشكل من روح ومادة . ومن جسم ونفس . وهذه هي القيم الكبرى المرتبطة بالمعتقدات والأديان والأخلاق ، والتي تقوم على أساس إنساني خالص ، قوامه الحب والإخاء . والرحمة . أما القيم الأخرى المتغيرة ، فإنها تختلف باختلاف الزمان والمكان ، وتخضع لاختلاف الظروف الاجتماعية والبيئية .

وهذا المفهوم العلمي للقيم هو مفهوم الإسلام . وقد أقر الإسلام القيم النفسية والاجتماعية والمادية جمعا ، في تكامل يستهدف تعطية حاجات الإنسان ، ويرتفع به عن المطامع والأهواء . وكان الإسلام واضح التركيز على القيم البشرية انطلاقا منه بالإنسان من أصدق منطلقاته ، وهي الفطرة . فقد دعا الإسلام إلى الزواج والشراب والزينة والطعام والعمaran ، وركز حول ذلك الجانب الاجتماعي قيم ثابتة ، وجعل لها ضوابط . أهمها التوسط ، وعدم الإسراف . وأقر الإسلام كل مطالب النفس والجسم في مختلف مجالات الحسن والغرائز ، ولم يحرمها . وإنما احتاط لها الطريق المشروع بالزواج ، وإياحتها في حدود الاعتدال ( وكلوا واشربوا ولا تسرفو<sup>(١)</sup> ) . ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق<sup>(٢)</sup> ) . ( ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة<sup>(٣)</sup> ) .

وإنما حرم الإسلام الزنا ، والربا ، والخمر ، والميسر ، والميالة ، ولحم الخنزير . وحرم القتل ، وانتهاك الأعراض ، وذلك تكريما للنفس البشرية ، وارتفاعا بها عن الحيوانية ، وحماية لها من المهمليات ، وحياطة لهذا الكيان الإنساني ( نفسها ، وجسما ، وروحها ) من أن يدمره الإسراف في الملذات . أو الخروج عن الاعتدال .

\*\*\*

وبذلك وضع الإسلام نظاما للقيم يختلف في كثير من عناصره ومواده عن الأنظمة التي عرفتها حضارات الرومان والفرس ، والأديان السالفة . وبذلك نحي النفس الإنسانية ، وحماها عن أخطار كثيرة .

( أولا ) حماها من أخطار الزهادة ، واحتقار المادة ، وقتل النفس وحرمانها من الملذات التي أباحها الله لها .

(١) من آية ٣١ - سورة الأعراف .

(٢) من آية ٣٢ - سورة الأعراف .

(٣) من آية ٢١ - سورة الروم .

(ثانيا) حماها من إسراف اللذات والشهوات ، وتدمير الأجساد والمجتمعات نتيجة لضعف قدرة قادتها على حمايتها والدفاع عنها .

(ثالثا) رفع النفس الإنسانية عن العبودية لغير الله ، ونحها عن أن تستعبدها الشهوات واللذات ، أو يستعبدها الحكام ، وأصحاب الرئاسات على النحو الذي عرفه المجتمعات ، اليونانية والرومانية . والفارسية القديمة التي كانت ترى كل ما سوى الأمراء عبيدا وخدماً . وإقطاعاً وملكاً خاضعاً للقتل والإذلال دوغرامة ولا كرامة .

\*\*\*

لقد جعل الإسلام أساس القيم : التوحيد والتقوى والعدل والكرامة الإنسانية . والإيمان بالله . ونادي بالحرية والعلم والعمل . ودعا إلى السلام والإخاء ، وجمع بين عمل الدنيا وعمل الآخرة ( وواعم ) بين القوى المادية والروحية ، وأقام منطقة وسطى بين الإفراط والتفريط . بعيداً عن الشهوات المدمرة ، والزهادة المدمرة ، بين الترف المفسد ، وبين الحرمان القاتل . وزان الإسلام بين مطالب الروح ومطالب الجسم ، ودعا إلى التوسط والاعتدال . ومعنى هذا أن الإسلام لم يعتبر القيم المادية فيما مبغوضة أو محقرة أو مرفوضة ، ولكنه جعلها على قدم المساواة مع القيم النفسية والروحية ، وجعل كمال الإنسان في تكامل قيمة من حيث هو نفس وروح وجسد .

ولم يمنع الإسلام من تطوير القيم الصغرى المرتبطة بالبيئات والأزمنة دون المساس بالقيم العليا الثابتة فقبل أن يكون للبادحة قيم تختلف عن قيم المدينة ، قبل أن يكون لمصر من الأمصار قيم تختلف عن قطر آخر ، هذا التفاوت والاختلاف في القيم الصغرى جائز ، بل هو ضروري في تقدير الشريعة الإسلامية . والفقه الإسلامي بشرط عدم الخروج عن القيم الكبرى التي أقرها الإسلام ، وتحركاً في دائرة التوحيد والتقوى والعدل والإيمان بالله .

\*\*\*

ومن هنا اختلف الفكر الإسلامي مع الفكر الغربي فيما أطلق عليه نظرية (سلم القيم) أو ترتيب القيم ، ومن شأن فكر كل أمة من الأمم أن يختار الأسلوب الذي يراه في النظر إلى القيم . وإذا كان الفكر الغربي يرى أن للقيم قائمة ، وأن ترتيب هذه القيم صعوداً ونزولاً مختلف باختلاف العصور والجماعات . فإن الفكر الإسلامي لا يعترف بغير مفهومه في تقسيم القيم إلى : ثابتة ومتغيرة .

أما القيم الثابتة فهي ثابتة أبداً . لأنها تتصل بالاسلام وليس الإسلام ديناً وضعياً يتتطور مع الزمن كما تتتطور الأديان الوضعية والفلسفات . وإنما هو دين سماوي يدعى الناس إلى أن يتتطوروا هم ليتلاعموا معه . وليلقوا به، ولما كان الإنسان هو الإنسان في كل زمان ومكان . فإن هذه القيم الثابتة متصلة بهذا الكيان ، مستجيبة لحاجاته وحامية له .

ولا شك أن الدعوة إلى تغيير قائمة القيم ، أو ما يسمى (سلم القيم) هي واحدة من الدعوات التي حملت لواءها الفلسفة المادية . ومن ورائها دعوة تدمير القيم الإنسانية ، وإحلال مفهوم التطور المطلق والخرق غير المحدودة من أجل تدمير القوى البشرية التي تستطيع أن تصمد في وجه محاولة السيطرة على العالم ، ومهمها قال دعوة هذه النظرية من أن ظروف العيش ، أو تطور المجتمعات ، أو تغير الأسباب الاجتماعية أو الاقتصادية ، أو تحول الأمم من الزراعة إلى الصناعة . ومن شأنها أن تقيم أخلاقاً جديدة . فإن ذلك كله لا يستطيع أن ينفي أن الإنسان نفسه في كل هذه المراحل المختلفة . هو الإنسان بطبيعته وتكوينه وتركيبه النفسي والعقلي خاضع لقيم علياً ثابتة . أما تطور المجتمعات والأمم والاقتصاد والمجتمع . فإنه لا شك يحدث تغييراً مقرراً ومعترفاً به . وهو ما يتصل بالقيم الصغرى أو القيم غير الثابتة . تلك التي تتغير بالانتقال من المجتمعات الزراعية إلى المجتمعات الصناعية .

وليس من شأن هذا التغيير أن يحيط قيم من القيم العليا . كأن يسمح بإلغاء الزواج مثلاً ، أو تحليل الربا ، أو إطلاق العلاقات الجنسية ، أو التململ من العبادات أو الخروج في دائرة المعاملات عن الأصول الثابتة في الاقتصاد أو التربية أو الشريعة أو النظم الاجتماعية !

إن الإسلام يفسح صدره للتغيير والتطور الذي يحدث باختلاف الأزمنة والبيئات ، وأن القيم التي قررها هي قيم مرنة متقبلة لكل تغير في التفصيات والفروع . أما أن تكون الدعوة إلى تغيير سلم القيم مدعاة إلى تحطيم القيم الثابتة الأساسية . فهذا ما لا يقره الإسلام . ذلك أن الأمر ليس هو متابعة القيم للحضارة في كل تطوراتها . بل هو حماية الإنسان من أن تدمره الحضارة .

\*\*\*

وأبرز ما يرتفع في سلم القيم الثابتة في الإسلام :

التوحيد - والأخلاق - والعدل - والتقوى - والإيمان بالله .

فلا يقر الإسلام دعوة ما تتحاول أن تتصدّع هذه القيم ، وإذا قيل إن للمجتمعات الصناعية أخلاقاً غير المجتمعات الزراعية . فإن ذلك لا يعني بأي حال تقبل التحلل الأخلاقي ، أو إلغاء أنظمة المجتمع أو التربية ، أو إباحة الربا أو غيره ، وإنما يعني أن تختلف أساليب العيش في السكن ، وصناعة الطعام والمواصلات والري . وإقامة الأفراح ، وتبادل المصالح ، ولكنها لا تقضي بحال على القيمة الأساسية المتصلة بالعبادات أو الأخلاق ، أو أنظمة المعاملات ، وقوانين الشريعة الإسلامية .

إن النظام الاجتماعي القائم على الأسرة هو نظام فطري أساسى لا تستطيع نظرية (سلم القيم) أن تهدمه أو تحطمه ، منها تحدث دعوة التغريب في سخرية أو تشكيك عن عفة المرأة . ذلك أن نظرية دور كاريم القائمة على القول بأن الفطرة ليست في الزواج ، هي نظرية زائفة ، ولا يقرها منصف واحد من علماء الاجتماع في الشرق أو الغرب . وإنما يعرف الناس أن دور كاريم هو أداة من أدوات الصهيونية العالمية التي حلّت لواء الدعوة إلى تدمير النفس الإنسانية أخلاقياً ، وإلى تزييف التفسير الإنساني للتاريخ ، والى مهاجمة الأنظام الاجتماعية الثابتة كنظام الأسرة والدين . ولقد أكد التاريخ البشري في مساره الطويل سلامته هذه القيم في حياة الإنسان .

\*\*\*

أما الذين يرون أن ما أصاب العرب والمسلمين من شأنه أن يدعوا إلى إعادة النظر في كثير من القيم ، فنحن معهم في هذا . ولكن بمفهوم آخر . ذلك هو أن المسلمين والعرب كانوا قد تخلوا عن القيم التي وسدها لهم الإسلام . وأن هذا هو مصدر هزيمتهم ونكستهم ، وأنهم لو عادوا إلى سلم القيم الإسلامي ، وأقاموا صرح القيمة الثابتة على النحو الذي ارتفع لهم الإسلام ، لكان ذلك مصدرا هاما في القدرة على مواجهة خصومهم ، والانتصار عليهم .

إن أزمة القيم في عالم المسلمين والعرب تدعونا إلى التأسيس مفهومنا الأصيل ، والتخلي عن المفاهيم الزائفة الوافدة التي حاولت أن تكتسح مفهومنا . وسيطر على مجتمعاتنا وكياننا . ويمكن القول على الإجمال بأن اتجاه الفكر الغربي إلى تدمير القيم . إنما جاء نتيجة للآثار التي أحدثتها مفهوم القيم الروحية المسرفة في الزهادة والرهبة والدعوة إلى تحريم اللذات الحسية ، وقمع الغرائز والإشادة بالعزلة عن الحياة ، وتعذيب الأجساد ، فكان ما نرى من فلسفة تختقر كل القيم الأخلاقية والدينية إنما هو : رد فعل للإسراف الذي فرضته القيم التي عرفها المجتمع الغربي ، ولم تكن في الحقيقة مستمدة من الرسائل السماوية ، أو الكتب المنزلة .

ومن هنا كانت الحملة على هذه القيم وتحطيمها والانفتاح على الحرية المطلقة ، وتغليب اللذات والشهوات . ولكن الإسلام اعترف بالنوازع البشرية في مختلف جوانب مطالب الجسد المادية . وأباح للغرائز المختلفة حرية العمل في حدود الضوابط التي أقامها . والنظم التي وضعها حفاظا لها . فإنه غير مطالب باجتنار مثل هذه المفاهيم أو الدعوات .

(٢)

## قضيَّةُ التَّطْوُرُ

ما أظن أنَّ الكلمة في الفكر الحديث شغلت الأذهان ، مثلما شغلته الكلمة « التطور ». إن التطور ظاهرة طبيعية . ولكن هل هو مطلق أم مقيد ، وهل يرى الفكر الإسلامي أن التطور قانون مستقل . أم أنه مرتب بقانون آخر هو ثبات .

وقد نشأت فكرة التطور في مجال الفكر والثقافة نتيجة للخطوات التي اتخذها خلفاء ( دارون ) الذين نقلوا فكرة التطور من مجال الدراسات البيولوجية إلى مجال الدراسات الاجتماعية . وقد جاءت قوى ذات أهداف معينة ، فركزت على فكرة التطور ، وأعلنها إعلاناً خطيراً دفعها إلى مجال العقائد الثابتة مع إفرادها بالسلطان على كل القيم والمقدرات الأخلاقية والاجتماعية . وكان ذلك جرياً مع الاتجاه المادي الخالص الذي يحاول أن ينكر لكل ما سوى الحس والمادة من قيم .

ومن الحق أن فكرة التطور - المادي والمعنوي - لا يمكن أن تسير في غير نطاق واضح ، أو إطار محدود ، أو فلك معلوم .

وأن هناك استحالة علمية في أن تجري حركة التطور عشوائياً في غير نظام أو قانون يحكمها . ومن هنا يبدو الفرق بين رأي العلم وبين آراء الفلسفه ، ويكتشف الفارق بين الاتجاه العلمي ، وبين أهواء القوى التي تتحذى من النظريات العلمية والفلسفية أسلحة لتحقيق أغراض بعيدة المدى . والمفهوم العلمي الصحيح هو : أن هناك عناصر ثابتة ، وعناصر يجري عليها قانون التطور . وأن تناسقاً يجري بين عناصر ثبات وعناصر التطور .

وهذا المفهوم العلمي نفسه يطابق مفهوم الإسلام في نظرية التطور والثبات . فال الفكر الإسلامي يؤمن بثبات الأصول العامة ، والقواعد العليا مع تطور الجزئيات والتفاصيل والفرع .

\*\*\*

ويستمد الفكر الإسلامي مفهومه للتطور والثبات من قانون التوازن الذي يحكم الموجودات جميعاً . وعنه أن هناك عنصرين . أحدهما يمثل الثبات والاستقرار ، والآخر يمثل التحول والانتقال ، وأنه لا سبيل إلى إلغاء أحدهما ، ولا سبيل إلى القول بالتطور المطلق ، وإنكار عنصر الثبات . ولا بد من الارتباط بين العنصرين ، وإقامة التوازن بينهما . وأنه من المستحيل عقلًا ومن المناقضة لقوانين الوجود والحياة أن يتوقف أحدهما ، أو أن ينفصل . ولا أن يستعلي أحدهما ، ويسيطر . فالثبات والاستقرار هو الجمود ، والتطور المستمر هو الفناء . وهناك ترابط واضح بين الجمود والحركة ، وبين القديم والجديد ، وبين الميت والحي .

فالحياة ناجمة من موت ، والجديد منبثق من قديم . والفكر بعامة يتطور . ولكن يظل ثابت الأصول والقومات . والتفكير الإسلامي ثابت الجوهر . متغير الصورة . وفي الفقه يجري التطور بالنسبة للأحكام الفرعية دون الأصول . وفي الشريعة أصول ثابتة لا تخضع لقوانين التطور - كالربا ، والزنا ، والقتل ، والصلوة ، والزكاة ، والحج - فهذه من القوى الثابتة التي لا تتأثر بالتطور ، ولا يستطيع التطور منها بلغ من قوة الحركة أن يقضي عليها أو يخترقها ، أو يمحوها عن وجهها الصحيح . وكذلك في نظام الكون نجد القوى الثابتة ، ونجد القوى التي تحول وتتحرك . والأصول الثابتة ليست خاضعة للتطور . هذا هو مفهوم الإسلام وهو مطابق للمفهوم العلمي تماماً ، ولكل مفاهيم العقل والمنطق . أما المفهوم المطروح في أسواق الفكر الغربي ، والذي وصل صداته إلى الفكر العربي الإسلامي ، فهو مفهوم فلسفى خطير لم يقم على أساس علمي ، وإن أخذ منطلقه من نظرية « دارون » في التطور البيولوجي ، وعمد إلى نقله إلى ميدان الاجتماع والتفكير .

ولا شك أنه بهذه النقلة إنما يستهدف غاية خطيرة ، هي واحدة من أهداف الفلسفة المادية الوثنية التي تحاول أن تسيطر بقوة على الفكر البشري كله ، وتفرعه من مفاهيم الإيمان والأديان والرسالات السماوية ، وتدفع به بعيدا إلى نهاية خطيرة يجدها واضحة وضوحا لا مرية فيه . لكل من راجع بروتوكولات صهيون أو نصوص التلمود ، او اتصل بالمحاولات التي جرت منذ عصر التصوير في سبيل إخراج الفكر الغربي المسيحي الأصل من كل القيم ، ودفعه إلى مجال المادية المغفرة . وتشكل هذه المحاولة : فلسفة واضحة متكاملة تهدف إلى تدمير قوى الأديان والتوحيد والأخلاق والإيمان بالله ، ودفع الإنسانية كلها إلى الدمار بتحطيم قيمها ومعنياتها وتفریغها من كل القوى التي تحملها على التاسك في وجه العاية الصهيونية البعيدة المدى ، وهي السيطرة على العالم . ولقد كانت نظرية التطور هي المطلق الخطير للقول بأن كل شيء يتحول ويتغير ، ولا يبقى على حاله ، وأنه يبدأ في أول الأمر ضعيفا ، ثم ينمو . ثم جرت محاولة تطبيق ذلك على الأديان والأخلاق . ومنها انطلقت النظرية التي تقول : بأن الأخلاق تتتطور مع العصور . وأن الأديان تتتطور مع البيئات . والقول بهذا مخالف كل المخالف للحقائق العلمية الصحيحة ، ومعارض لنوميس الكون والحياة .

لقد كان الترويج لمذهب التطور على هذا النحو ، خروجا به من المجال العلمي الصارم إلى المجال الفلسفـي الذي لا يخضع لأى سند علمـي أو عقـلي . ومن مذهب التطور انطلقت كل المذاهب والدعـوات والفلسفـات المادـية ، فقد اعتبرـه المتشـبـثـونـ بهـ قـاعـدةـ لـعـلـومـ جـدـيـدةـ هـيـ مـقارـنةـ الأـديـانـ ، وـتـفسـيرـ الأـخـلـاقـ وـالـنـفـسـ وـالـأـخـلـاقـ وـالـقـومـيـاتـ وـالـاـقـتصـادـ وـالـاجـتمـاعـ .

ومن هذا أخذـتـ هـذـهـ العـلـومـ تخـضـعـ لـلـمـناـهـجـ الـتـيـ تـخـضـعـ لـهـاـ العـلـومـ المـادـيةـ ، بينما يتـناـقـضـ هـذـاـ مـعـ أـبـسـطـ قـوـاعـدـ المـنـطقـ وـالـعـقـلـ .

ولقد كان القول بالتطور المطلق سبيلا إلى نزع القداسة عن الأديان والقوانين والقيم والأخلاق والسخرية منها ، والدعوة إلى التحلل والإباحية . وإنكار مقومات المجتمعات والعقائد على النحو الذي كشفت عنه نظريات « فرويد » و « دوركايم » وغيرها .

ولقد هوجمت نظرية التطور المطلق ، في المحيط الاجتماعي والفكري هجوما علميا ، ودحضت بمنطق عقلي واضح . ولكن أصوات دعاتها المسرفين في استغلالها . ظلت أعلى الأصوات ، لأنها لم تكن أصواتا طبيعية ، وإنما هي أصوات تدفعها قوى بالغة القدرة في مجال النشر والإعلان .

\*\*\*

ومن أبرز من دحضوا أخطاء نظرية التطور المطلق : « الدكتور موريسون » الذي أجاب بعد بحث مستفيض على السؤال المطروح .

« إن حقائق الأشياء الثابتة لا تتغير . وإنما الذي يتغير هو الصورة فقط »  
ومضى يضرب الأمثلة في المجالات المختلفة . إن نزعة الطعام لم تتطور ، وإنما الذي تغير هو صورة الطعام -

- إن نزعة اتخاذ المسakens لم تتطور ، وإنما الذي تغير هو صور البيوت .
- إن نزعة اللباس وستر العورة لم تتطور ، وإنما الذي تطور هو صورة اللباس .
- إن نزعة القتال والصراع فطرية بشرية لم تتغير ، وإنما الذي تغير هو صورة القتال .

وقال : إن التطور إنما هو في الصور والهيئات لا في الحقائق . لأن الحقائق ثابتة لا تتغير . وأن القول بأن « لا شيء ثابت على الإطلاق » نظرية زائفة ، كما هاجم الكثيرون تطبيق فكرة التطور على الإنسان والقيم . والمعروف أن الدعوة إلى التطور المطلق قد حمل الدعوة إليها رجال موصومون ، لهم صلة التبعية بالمحافل الماسونية . وبذلك فهي من نتاج فكرة السيطرة على العالم ، وتدمره التي كشفت عنها بروتوكولات حكماء صهيون .

وإذا راجعنا البروتوكولات الثانية فإنه يستطيع أن يلقي الضوء على هذه الاتجاهات : يقول : ( لاحظوا أن نجاح دارون وماركس وبنشه . قد ربناه من قبل وأن الأثر ( غير الأخلاقي ) لاتجاهات هذه العلوم في الفكر الأنمي ( غير اليهودي ) سيكون واضحا لنا على التأكيد ).

ولقد جرى كثيرون من الكتاب وراء بريق نظرية التطور ، وربما بحسن النية دون أن تتبين لهم أبعاد الخطر من القول بالتطور على إطلاقه ، بعيداً عن مفهوم الإسلام الجامع دائمًا بين التطور والثبات . وهو جمع يقوم على أساس علمي صحيح .

ذلك أنه من السذاجة النظر إلى التطور بعيداً عن القيم الثابتة ، وبعزل عن الأصول الأساسية لتفكيرنا ومقدراتنا . والدعوة المسمومة إلى التطور ، إنما تحاول أن تقضي على التراث والقديم ، ومنها العقائد والأديان والأخلاق .

فالجديد لا يمكن أن يقوم إلا على القديم ، والحاضر ثمرة الماضي ، والحي يخرج من الميت .

وغایة ما ندعوا إليه هو أن لا نقف عند الماضي أو القديم أو الميت وقفه الجمود .

وفي ضوء هذه النظرية لا يمكن القول بتطوير اللغة وتطوير الأذواق ، وهو يعني تطوير الوسائل والأساليب والأطر ، مع الاحتفاظ بجوهر القيم .

\*\*\*

وقد فرق الباحثون المسلمين بين التطور والتطوير ، وعارضوا القول بأن التطور معناه تفضيل الطور الأخير على الطور السابق له .

فالتطور يشمل أي تغيير يحدث في أوضاع الجماعة سواء في اتجاه تقدمي تصاعدي ، أو في اتجاه عكسي تنزيلي . ثم هو فوق ذلك يبني على أن دوافع هذا التغيير وعوامله ، إنما يكون منشؤها ذات الشيء ، ومردها إلى ما فيه من طاقات طبيعية .

أما التطوير فهو على عكس؟ ذلك ، يختص أولاً بالتغيير التصاعدي الذي يهدف دائمًا إلى طلب الكمال والحياة الأفضل ، ويتأثر بدوافع خارجية عن طبيعته ، والقوة الخارجية هي : القيادات الإصلاحية ، والدعوات التقديمية<sup>(١)</sup> .

(١) راجع بحث الدكتور محمد بيصار في كتابه : العقائد والأخلاق .

وهذا يعني المواءمة بين أصول الفكر الإسلامي بما يقوم عليه من تشريعات وقيم ، وبين ما يتجدد في المجتمع تحت إلحاح من عوامل التطوير الضروري في مختلف النواحي السياسية والاقتصادية والاجتماعية .

ومن هنا أمكن القول بأن التطور لا يمكن أن يكون قانوناً تقدماً . أي أن كل طور أفضل من الطور الذي سبقه .

\*\*\*

ومن ناحية أخرى فقد واجه الفكر الإسلامي الأخطاء التي انطوت عليها نظرية التطور ، التي ارتبطت أساساً بالمفهوم المادي الذي استخلصه الفلاسفة من نظرية دارون ، والذي قام على أساس إنكار وجود الخالق ، والقول بنشأة الكائنات الحية نشأة طبيعية ، والفكر الإسلامي يثبت الخلق لله لا للطبيعة ، ويقرر وقوع البعث في الآخرة ، مع الإيمان الكامل بالغيب .

وقد واجهت النظرية من الباحثين المنصفين معارضه في أغلب جوانبها فقال (كرلس مورلسون) إن نظرية «أن الإنسان أصله قرد» قد كذبها العلم الحديث لما بين النوعين من بعد شاسع . ففي الإنسان خواص لا توجد في القرد منها قدرته على التفكير ، ووجود الوحدات الجماعية من القبيلة والأمة ، والحزب ، والدين . ومنها خواص بيولوجية .

وأنكر (الدكتور والاس) أن لا يكون الإنسان قد تم على طريقة التطور والارتقاء حيث قال: إن الارتفاع بالانتجاب الطبيعي لا يصدق على الإنسان . ولا بد من القول بخلقه رأساً ، وقال: (فوجو) إنه قد تبين لنا من الواقع أن بين الإنسان والقرد فرقاً بعيداً . فلا يمكننا أن نحكم بأن الإنسان من سلالة قرد أو غيره . وقال أجاسيز: إن النشوء لا يتم إلا وفقاً لخطة إلهية حكيمة . وإن الاصطفاء الطبيعي إذا ما حل محل الخلق الإلهي ، فإن الإنسان يكون قد جرد من روحه ، وغداً آلة صماء .

وإن التفسير الحرفي لنظرية دارون يفسح المجال لتاليه سوبرمان نيتشه ، وتجيد القوى البدنية على أنها الأساس الوحيد للسلوك بين الناس .

« إن الفكرة التي يعتقدها الداروينيون عن تناقل نوع جديد بواسطة نوع سابق ليست إلا افتراضا اعتباطيا يتعارض مع الآراء الفسيولوجية الرصينة » وأكد الباحثون أن دارون لم يورد ضمن نظريته أن الإنسان يرجع في أصله إلى القرد . وأن الذين زعموا ذلك هم غلاة الماديين الذين الصقوا هذا القول بمذهب دارون لشهرته العلمية ، ونفي هكسلي تلميذ دارون أن الإنسان قد انحدر من القرود . وأن الإجماع بين العلماء - لا الفلسفة - على أن الحياة لم تحدث مصادفة . وأنها حدثت بقدرة الله وإرادته . وهكذا ينكشف هدف تزييف النظرية وسوقها إلى الغاية التي يريد بها الماديون ، وعلى رأسهم ( لا مارك ) وهيكل الذي دعا إلى تأليف الطبيعة . ومن ثم انتقلت إلى مجال الاجتماع ، والتفكير على أيدي هربرت الذي حاول تطبيق نظرية التطور على العالم كله ، وتحويلها من النظرية الاحيائية إلى نظرية اجتماعية . ثم جاء الدكتور ( شibli شمیل ) في مصر ، فحمل لواء هذه الدعوة ، وترجم كتاب ( بخت ) الذي يعد من غلاة الماديين ، وحاول أن يطبق نظرية التطور في مجال الفكر والمجتمع . وقد عارضه علماء الدراسات الطبيعية أنفسهم من أمثال يعقوب صروف وغيره ولم يكن شبل شمیل متخصصاً أصلاً في هذه الدراسات بل كان طبيباً .

وقد راجت هذه النظرية فترة وإن وجدت المعارضة والنبذ منذ اليوم الأول من العلماء المتخصصين أنفسهم ، ثم لم تثبت أن سقطت ورفضها الفكر الإسلامي ، وعجز دعاة المادة عن أن يجدوا لهم دليلاً علمياً يؤكدون به موقفهم .

\*\*\*

ولقد أكد الفكر الإسلامي أن التطور الذي التمسه المذاهب الفلسفية المادية بمعنى إطلاق الحريات الاجتماعية والفكريّة على النحو الذي يصل إلى الإلحاد والإباحية ، ليس من مفهوم الإسلام ، ولا هو متقبل من الفكر الإسلامي . وأن هذا النحو من الفهم ، إنما قام في الغرب سبّيسنر في ظروف محلية خاصة ، وليس له قيمة حقيقة في مجال القيم الإنسانية .

ولقد دارت مناقشات متعددة حول التطور والثبات بافتراض أن هناك

تناقضًا ستحملا، بينهما، الواقع أن الثبات يبدو نظريا نقيس التطور والحركة ، ولكننا إذا انعمنا النظر من الناحية العقلية والعلمية . وجدنا أن للتطور والحركة ضوابط ، هذه الضوابط بطبيعتها ثابتة باعتبار المقومات والدّوافع الأساسية للحركة والتطور . فالقطار والسيارة والطائرة والصاروخ كلها أجسام متحركة ، ولكنها في نفس الوقت محكمة الصنع بضوابط ثابتة تنظم حركتها وتيسّر اندفاعها باستمرار ، ولو لا هذه الضوابط الثابتة لكانَ الحركة عشوائية أقرب إلى الفوضى ، ولا تولدت الحركة قط .

فالقطار يخرج عن مساره إذا أهملت صيانته ، واختلطت ضوابطه ، وقد حكم صنعه ، والصاروخ ينفجر في قاعده إذا اختلت هذه الضوابط .

كذلك المجتمع الإنساني ، فهو مجتمع دائم الحركة والتطور . ولكن هناك ضوابط أساسية ثابتة تنظم حركته وتحكم اتجاهه .

ومن هنا يتقرر أن التطور ليس قانونا أخلاقيا ، وليس كل طور أفضل من الطور الذي سبقه . بل التطور قانون اجتماعي واقعي ، ولا يقتضي مطلقا تفضيل الطور الأخير على الأطوار السابقة . وأن الفكر الإسلامي ثابت الجوهر منتطور الصور . وقد أعطى الإسلام مبادئ ثابتة ، وترك للناس القدرة على التحرك من خلال الفروع والتفاصيل ، وأقام قيمًا أساسية لا سبيل إلى تطورها ، أو الخروج عنها ، وهي أشبه بالعمد في البناء .

(٣)

## قضيَّةُ الحرية

«الحرية» مصطلح حديث، ولكن هو من الكلمات التي يتشابه مفهومها وتفسيرها بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي. ما هو مفهوم الإسلام للحرية، وهل يقر الإسلام إطلاق الحرية، أم يضع لها الضوابط. وما هو مفهوم الحرية في بروتوكولات صهيون؟.

ومن المصطلحات التي استطارت في العصر الحديث كلمة «الحرية» وهي كلمة عذبة محببة إلى النفوس ترجع جذورها البعيدة إلى الأديان والرسالات السماوية في إطارها الصحيح القائم على الجمع بين الحرية والمسؤولية، وقد أولى العرب والمسلمون هذه الكلمة في العصر الحديث اهتماماً كبيراً في مواجهة حركتهم نحو مقاومة الاستعمار والتغذ الأجنبي، والاحتلال الذي كان يسيطر على أراضيهم ومقدراتهم. وأصبحت هذه الكلمة مرادفة لل الوطنية، وشعاراً للمقاومة، وسلاماً في وجه الغاصب والظالم، وفي وجه الاحتلال والاستبداد، وفي وجه كل طغيان، وكانت الثورات المختلفة التي قامت تتخذ من «الحرية» علمًا لها وشعاراً.

\*\*\*

غير أن كلمة الحرية لم تثبت أن بدت على أقلام بعض الكتاب. ومن خلال بعض النظريات والفلسفات والدعوات الأجنبية، وهي تحمل صورة أخرى تختلف اختلافاً واضحاً عن هذا المفهوم. بل وتعارض معه أحياناً. وذلك حين ارتفعت

الأصوات بالدعوة إلى الحرية المطلقة في مجال الاجتماع والفكر والسلوك. وصاحبها القول برفع القيد على كل إنسان ليمارس ما يشاء من شئون، دون تقرير واضح للمسؤولية أو التبعية، أو حدود ما يملك الآخرون، واتسع نطاق هذه الدعوة الضارة المستحدثة إلى القول بحرية التربية ، وحرية العلاقات بين الجنسين ، وحرية الفنان والكاتب ، ودخل زيف كثير على هذه العبارة ذات التاريخ المجيد في مقاومة الظلم والاستعمار والاستبداد.

وحرى كثيرون من الكتاب والمثقفين وراء البريق ، وخدعوهم الكلمات التي تهز الحسن ، وتحرك الغرائز ، وتدعى إلى الانطلاق من كل قيد ، دون أن يقدر هؤلاء جميعاً مدى الأخطار التي تتعرض لها الأمم والشعوب ، ومدى الآثار والتنتائج التي تترتب على الدعوة الضارة.

ولا شك أن من وراء هذا الانحراف في فهم الحرية . وهذه الدعوة إلى إطلاقها الاندفاع بها لتدمر قيم النفس والأخلاق ، ولا شك أن من وراء ذلكخلفية خطيرة ، وهدف مسبق ، ومحاولة مسمومة ، تستهدف تدمير قوى الأمم وشبابها ومقدراتها . وحين ترجع إلى بروتوكولات حكماء صهيون . تجد إشارة واضحة إلى سلاح «الحرية» «والتحررية» في تحقيق الغاية الخطيرة التي تستهدفها الصهيونية العالمية .

\*\*\*

يقول البروتوكول الأول : (كنا نحن أول من نادى في جاهير الشعب بكلمات «الحرية ، والعدالة ، والمساواة » وهي كلمات لم تزل تردد إلى اليوم ، ويرددوها من هم بالبيغاوات أشبه ، ينقضون على طعم الشرك من كل جو وسماء ، فأفسدوا على العالم رفاهيته كما أفسدوا على الفرد حريته الحقيقة ، وكانت من قبل في حزز من عبث الدهماء) . ويقول (وفي جميع جنبات الدنيا كان من شأن كلمات «حرية - عدالة - مساواة ) أن اجتنبت إلى صفوتنا على يد دعاتنا وعملاتنا المسخرين ، من لا يحصيهم عد ، من الذين رفعوا رايتنا بالهاتف . وكانت هذه الكلمات هي السوس الذي ينخر في رفاهيته الأميين (أي غير اليهود) ويقتلع الأمن والراحة من ربوعهم ، ويذهب بالهدوء . ويسلبهم روح التضامن) .

وقد أعطت النظريات الفلسفية التي صاغها الدائرون في تلك الصهيونية للتحررية معنى يتسع مع الدعوات التي حل لواءها فرويد، وسارتر وغيره. وهي (انسلاخ الفرد من كل ما تواضع عليه المجتمع من آداب وقوانين في رغباته وشهواته<sup>(١)</sup>).

ويمكن رد كلمة « الحرية » في تطورها الفلسفى الغربى إلى الشورة الفرنسية ، التي قادها رجال المحاكم الماسونية . من أجل تحطيم القيد الذى كانت تفرضها المجتمعات الأوروبية على اليهود من حيث التعامل والإقامة والعبادات وغيرها.

\*\*\*

ثم كانت هذه الكلمة من بعد ذلك منطلقاً لمذهب سياسى واقتصادي اتسمت به الرأسمالية الغربية. هي مذهب الليبرالية ، أو الحررين. كما كان يطلق عليهم ناقلوها هذا المذهب إلى الفكر الإسلامى العربى ، ويقوم هذا المذهب على ما تقوم عليه الأنظمة الديمقراطيّة الغربية : وبيّن الليبراليون بالفردية . فالفرد هو العنصر الأساس في الاقتصاد، ويدعون إلى توافر أقصى حد للحرية الفردية . وقد جاءت دعوة ماركس ونظريات الاجماعيين من بعد كرد فعل للنظرية الفردية ، فأعلنوا من شأن الجماعة والمجتمع ، وقد حاول الاحتلال أن ينقل إلى العالم الإسلامي هذه الأنظمة الليبرالية الغربية ، فأخفقت كثيراً في معظم البلاد التي طبّقت فيها ، وظهر الخلاف الواضح بين مفاهيم الإسلام السياسية ، وبين مفاهيم الليبرالية الغربية التي فرضها التفود الأجنبي باسم الاحتلال. وكان من الطبيعي أن تفشل هذه الأنظمة ، لأنها لا تمثل المزاج النفسي والاجتماعي للمسلمين والعرب ، ولا تتبع من قيمهم وعقائدهم وذاتيتهم.

وكذلك جرت الدعوة إلى الحرية في الفن والأدب ، وارتقت أصوات الدعوة إلى حرية الفكر ، وصدرت في الثلاثينيات مجلة تحت اسم العصور كانت تكتب على غلافها هذه العبارة:

(١) راجع محمد خليفة التونسي .

(٢) بروتوكولات حكماء صهيون .

(حرر فكرك من كل التقاليد والأساطير الموروثة حتى لا تجد صعوبة ما في رفض أي رأي من الآراء، أو مذهب من المذاهب، اطمأن إلى نفسك، وسكن إليه عقلك ، إذا انكشف لك من الحقائق ما ينافقه). وكانت هذه دعوة إلى دحض الأديان والعقائد والقيم ، وهي تبدو في موعدها وأهدافها وأسلوبها جارية مع النصوص التي نقلتها من بروتوكولات صهيون. فقد اتخذت الصهيونية الدعوة إلى الحرية سلاحاً لها لتدمر كل العقائد والقيم التي جاءت بها الأديان السماوية ، تحت اسم (التقاليد والأساطير الموروثة)

وما تزال هذه العبارات تجري إلى اليوم على أقلام دعاة التغريب. منذ أن رددها داعية المادة والإلحاد : الدكتور شibli شمیل قبل أكثر من تسعين عاماً، وحمل لواءها الكثيرون تحت أسماء مختلفة منها: الدعوة إلى التسامح ، والدعوة إلى حرية الفكر ، والدعوة إلى التقدم. وكانت كل العبارات المسورة من (رجعية وتأخر وجود وتعصيб). إنما تعنى كلمة (الدين) دون أن تستطيع التصریح بها.

\* \* \*

وكان الهدف الأساس هو خلق « ثقافة عربية » تقوم على أساس الفكر الغربي منعزلة عن الفكر الإسلامي ، وقيم القرآن ، والإسلام ، والشريعة الإسلامية . وذلك كمقدمة للانصهار في الفكر الغربي ، وفقدان الذاتية والشخصية الإسلامية العربية .

ونحن حين نرجع إلى مفهوم « الحرية » في الإسلام نجد وضوهاً وتكاملاً وسماحة لا تصل إليها مفاهيم الفلسفات التي تصدت للحرية منذ جون ستوارت ميل . إلى سارتر. فالحرية في الإسلام هي: التحرر من قيود الوثنية ، واستبعاد الإنسان ، للإنسان ، وهي ضد عبودية (الأوثان ، وضد الرق ، وضد العبودية لأى كائن كان وهي حرية الفرد وحرية الجماعة .

وهي حرية الكلمة ، وحرية الضمير تجمعها آية واحدة من القرآن : (لا إكراه في الدين<sup>(١)</sup>) فهي حرية الاعتقاد والقول والتفكير.

(١) آية ٢٥٦ - سورة البقرة.

وكما دعا الإسلام إلى (تحرير الفكر) دعا إلى تحرير الجسم . فالإسلام هو أول صيحة لمحاربة الرق ، وحصره في أضيق نطاق كمقدمة لتصفيته ، والحرية السياسية واحدة من حريات الإسلام ، وتقوم على الشورى . غير أن الإسلام يعطي للحرية ضوابطها وتحفظاتها التي تضمن حرية الغير . فالإسلام حين يقرر إطلاق الحريات للأفراد ، فإنه من ناحية أخرى يتشرط ألا يكون في ذلك طغيان على حريات الآخرين ، أو إضرار بمصالح الجماعة .

\*\*\*

وحرية العقيدة حيث لا إكراه في الدين . إنما تعنى كفالة الإسلام لحرية عقائد أهل الكتاب . ويدعو الإسلام إلى الحرية من كل القيود ، قيود العبودية الفكرية والجسدية ، كما يدعو إلى حرية الإنسان من قيد الجهل والخرافة ، ويدعو إلى حرية المرأة في التعليم ومفهوم الإسلام هذا أوسع أفقاً ، وأبعد مدى من مفاهيم الحرية لدى فلاسفة الأجياعين واللبيريين على السواء .

ويصل الإسلام إلى الغاية في تحرير الحرية حين لا يبقى الإنسان عبداً لشهوته وأهوائه ، أو عبداً لغير الله . فلا يخضع لسلطان غير سلطان الخالق ، ويأنف أن يكون عبداً لإنسان مثله ، فلا يقبل الذي لمن هو مثله ، ويأنف من الإحساس بأن الرجل أقل من سواه . فلا فرق بين الكبير والصغير ، والغني والفقير ، والأبيض والأسود . إلا بالتقوى والعمل .

وقد شهد المنصفون من كتاب الغرب بدور الإسلام في حرية الفكر ، وكيف أطلق العقل الإنساني من قيوده ، ودفعه إلى الخروج من آثار الوثنية :

يقول : «بارتلمي سانهيلر» : إن الإسلام قد أحدث رقياً عظيماً جداً ، فقد أطلق العقل الإنساني من قيوده التي كانت تأسره حول المعابد ، وبين أيدي الكهنة من ذوي الأديان المختلفة ، فارتفع إلى مستوى الاعتقاد بحياة وراء هذه الحياة ، ثم إنه بتحريره الصور في المساجد ، وكل ما يمثل الله قد خلص الفكر الإنساني من وثنية القرون الأولى ، واضطر العالم ، لأن يرجع إلى نفسه ، وأن يبحث عن الله خالقه في صميم روحه » .

وأشار جوستاف لوبيون في مقارنة بين الإسلام وبين غيره فقال: (إن الإسلام هو الذي علم الإنسانية كيف تتفق حرية الفكر مع استقامة الدين «وقد كان يظن أنها لا يجتمعان»).

بل لقد كانت حرية الفكر في الإسلام واضحة وضوحاً لا حد له في كل الأعمال التي تتناول الأديان الأخرى ، وكان مبدأ «الإنصاف» واضحاً في هذا المجال.

وقد أشار (هاملتون) إلى ذلك عند تعرّضه لدراسات مقارنات الأديان فقال: العرب هم أول من ألفوا في الملل والتحلل ، لأنهم كانوا واسعي الصدر تجاه العقائد الأخرى . وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالبرهان والمحجة ، ثم إنهم اعترفوا بما أتى قبل الإسلام عن ديانات توحيدية ، ويحظى ابن حزم بالنصيب الأووفر.

وقد كتب أبو الريحان البيروني في أديان الهند في القرن الخامس من الهجرة ، فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان إذا كتب عن نحلة يوهتمك أنه هو أحد أبناء تلك النحلة ، لتلطّفه في وصف شعائرها.

وكان كتاب العرب يذكرون جميع المحالفين بكل حرمة ، وفي كتاب طبقات الأطباء لأبن أبي أصيبيعة ، وطبقات الحكام لأبن القسطنطيني ، وطبقات الأدباء لياقوت ، والواقي بالوفيات للصفدي ، وفي تاريخ حكماء الإسلام للبيهقي أمثلة لهذا التسامح . فقد ترجم المؤلفون للنصارى واليهود والسامريين والمجوس كأنهم أبناء ملة واحدة.

نقل هذا عن مستشرق لنقارن به ما يقوله عالم غربي آخر يصف موقف قومه من الأمم الأخرى. ذلك هو جوستاف لوبيون الذي يقول: «إن حرية الفكر في الغرب تخفي لدى الأوروبي عندما ينتد فكره إلى بحث فكر العالم الإسلامي. فالمفهوم الصلبي العميق الأثر في النفس الأوروبية يحول دون حرية الرأي إذا كان موضوع البحث هو الإسلام».

\*\*\*

وقد تأكّدت هذه النزعة على ألسنة أفلام كثيرة من الباحثين الذين ردوها إلى طابع الاستعلاء الغربي الذي لا يعترف بالإنصاف أو الفضل لغير ذوي الأجناس البيضاء، وهي نزعة قدّيمة عرفتها روما حين قال حكيمها: (روما سادة وما حولها عبيد).

ولقد أفسح الإسلام في تاريخه الطويل للممل والنحل. باب السجال والجدل والمناقشة، وسمح بعض الخلفاء بذلك في مجالسهم، ولم تكن دعوتهم إلى حقهم إلا عن طريق البرهان والإقناع، مع الساحة للمخالف، بينما لم تتحمل أوربا مثل هذا السجال، فكانت من آثاره معارك عنيفة مثل معركة سانت بارتلمي وغيرها. وقد كان مفهوم حرية الفكر في الإسلام واضحًا صريحاً: لم يقبل الإسلام محاولة الإغراء بحرية الفكر على أساس التحرر من الأخلاق، أو التحرر من القيم، أو اتهام الموروثات بالزيف. ولكن دعا إلى البرهان والعقل، فتحرر الإنسان أولاً من رق التقليد الأعمى، ورباه على حرية الفكر، واستقلال الإرادة، ودعاه إلى التخلص من عبادة الأهواء وطالبه بالدليل، ونعني عليه الجهل والظلم والمتابعة بغير إقناع، فهي حرية فكرية تتقيّد بالحق والدليل، وتقوم على قواعد النظر والاستدلال بعيداً عن الأهواء والأوهام.

وهي تختلف اختلافاً واضحأً عما دعا إليه الماديون والغربيون الذين يدعون الناس اليوم إلى التحرر من الأساطير الموروثة، وهم يعنون بها الإسلام، وإن فائين هذه الأساطير الموروثة اليوم؟ وقد فصل الإسلام بينها وبيننا بأربعة عشر قرنا حين جاء القرآن الكريم بالحجّة الواضحة، وزيف كل دعوى الوثنية والمادية والإباحية مما كان قبله.

\*\*\*

وفي هذا المجال نذكر تلك الشبهات المسمومة التي حاول خصوم الإسلام طرحها حين قالوا بأن دماء سفكوا وأضطهدواً وقع لبعض أعلام الفكر في الإسلام من أجل فكرهم. والحق أن الإسلام لم يضطهد مفكراً لفكرة. وإنما جاء القصاص حين وصل الأمر إلى حدود التآمر والاتصال بخصوم الدولة الإسلامية.

وإن كثيرون من وصفوا بأنهم قتلوا ، عاشوا أحراراً لم تمسهم يد ، على الرغم مما كانوا  
يصدرون عنه من هرطقة وضلال ، حتى ثبت عليهم بالدليل مراسلتهم لدولة  
أجنبية ، واتصالهم بالقراطمة والخاشين أو غيرهم .

ولقد قال أبو العلاء المعري ، وابن الراندي ، وأبو بكر الرازي وغيرهم ما  
لم يقل مثله : فولتير ، وروسو . دون أن يصيغ لهم أذى ، ولم يرد في التاريخ  
الإسلامي من علماء حرفوا من أجل معتقداتهم ، كما فعلت أوربا في ديوان  
التفتيش .

(٤)

## قضيَّةُ العَقْلِ

لا مشاحة أن «العقل» مصطلح معترف به في كل فكر، وفلسفة. ولكن هناك فوارق عميقة بين مفهومه في الفكر الإسلامي، وبين مفهومه في كل فكر وفلسفة. ما هو مفهوم نظرية المعرفة الإسلامية ذات البناحين: القائمة على العقل والوجودان، وما وجه الخلاف بينها. وبين نظرية الشرق القائمة على الإشراق والحدس، ونظرية الغرب القائمة على المادية والمحسوس وحده!

من أهم القضايا التي تثار في مجال الفكر الحديث (قضية العقل). ولقد كانت الدعوة إلى تحكيم العقل، وإعلاء العقل من الدعوات التي غذاها الفكر الغربي الحديث، وهو اتجاه علمي صحيح، إذ أجرى وفق منهج المعرفة الإنسانية الجامع بين العقل والقلب.

ولقد قدم الإسلام للإنسانية هذا المنهج الجامع الشامل، ليتحقق به أصول المعرفة الحقة، بعيدة عن قصور المناهج العقلية الحالصة، أو المناهج التي تعتمد على الوجودان والقلب.

فقد تنازعـتـ الفـكـرـ البـشـريـ دـعـوـاتـهـ: أحـدـاهـاـ تـقـولـ بـالـعـقـلـ وـحـدـهـ،ـ وـالـأـخـرـىـ تـقـولـ بـالـوـجـدانـ،ـ ثـمـ جـاءـ الـإـسـلـامـ لـيـقـرـرـ بـأنـ مـنـهـجـ الـفـكـرـ وـالـمـعـرـفـةـ الصـحـيـحـ الـكـامـلـ هـوـ الـمـنـهـجـ الـجـامـعـ لـلـعـقـلـ وـالـقـلـبـ مـعـاـ.

وقد اعتمد منهج العقل على العلم، وعلى المحسوس وعلى الماديات، وعلى كل ما يدخل في بوتقة المعامل، وأغضى إغضاء تاماً عن عالم الغيب (الميتافيزيقيا)

اغضاءً تماماً، وأنكره إنكاراً كاملاً. وبذلك تجاهل في الحقيقة جانباً كبيراً من المعرفة لا سبيل إلى فهم الحياة فهذا صحيح دون الاعتراف به.

وجاء الوجودانيون بعض دعوة الصوفية، والإلهام والاستشراف وغيرهم ، فقرروا أنه لا سبيل إلى فهم الحياة والوجود إلا عن طريق القلب وحده، وأنكروا مكانة العقل.

وظهرت مذاهب فلسفية تؤيد هذا الاتجاه ، ومذاهب أخرى تؤيد ذلك الاتجاه . وعند النظرة الصحيحة نجد أن كلام النظريتين عاجزة عن بلوغ أصول المعرفة الحقة .

\*\*\*

ولقد جرى الفكر الإسلامي طوراً مع هذا الاتجاه ، ومرة مع الاتجاه الآخر ، وفي كلا الأمرين كان مجاناً لمنهجه الأصيل ، ومفهومه الكامل ، ذلك أن أبرز ما يتمثل به الفكر الإسلامي هو كمال النظرة وشمومها وجماعها . والعقل أداة من أدوات المعرفة لها مجالها وميدانها وطريقها الذي استطاعت أن تنطلق فيه ، وفي حدود هذه المقدرة استطاع أن يقدم الكثير ، غير أن هناك ميادين عجز عن اقتحامها ، ومناطق لا تؤهله قدراته على اختراقها ، وقضايا لا يستطيع الحكم فيها.

هذا الجانب هو عالم الغيب الذي صوره الحق تبارك وتعالى في القرآن الكريم ، وأمدنا بحقيقة عن طريق الوحي ، وأمرنا أن نؤمن به ، فالعقل يقبله ، ولكنه لا يستطيع وحده أن يصل إلى الحكم فيه ، لأن أدائه ليست مؤهلة لهذا الغرض ، فالعقل ليس مستقلاً بالإحاطة بجميع المطالب ، ولا كاسفاً للغطاء في جميع المعضلات .

والعقل في حقيقته نور في القلب ، ومهمنه أن يعرف الحق من الباطل ، والخير من الشر ، والحسن من القبيح ، في ضوء الوحي ، وليس خارجه .

ومن هنا كان خطراً الدعاوة المثارة إلى تمجيد العقل ، وتأليه العقل ، وإعلاء العقل ، واعتباره سبيلاً وحيداً في البحث أو الحكم على الأشياء ، وهو من الدعاوى

التي يحمل لواءها دعاء المادية ، ويهذفون بها إلى هدم عالم كامل هو عالم الميتافيزيقا . أما في الإسلام فإن هناك ترابطًا بين العقل والوحى أو العقل والقلب . والعقل وحده لم يستطع أن يصل بالذين اعتمدوا عليه إلى معرفة كل الحقيقة ، وأدى إلى انحرافهم . وكذلك أخطأ الذين نحو العقل ، والتمسوا المعرفة الباطنة عن طريق المذاهب الإشراقية أو غيرها .

\*\*\*

ومن هنا جاء اكمال النظرية الإسلامية للمعرفة جامدة بين العقل والقلب ، جامدة بين عامل الغيب والشهادة . ولا شك أن العقل له مجاله في ميدان العلوم والتجريب وآفاق الكيمياء والتكنولوجيا وغيرها . وقد كان له دوره الضخم الذي استطاع به المسلمون بناء المنهج العلمي التجريبي حين تخطوا المرحلة النظرية التي وقفت عنها دراسات الفلاسفة قبل الإسلام .

وقد كانت نظرية المعرفة الإسلامية الجامدة بين العقل والقلب مصدر النصر الذي حققه المسلمون حين وصلوا إلى قاعدة لم يسبقهم إليها سابق . وهي قاعدة ( جرب واحكم ) في مجال الطب والفلك والهندسة والكيمياء .

ومن هنا سار العقل والقلب في الفكر الإسلامي في إطار واحد ، دون أن يقع بينهم ذلك الصدام الذي عرفه الفكر الغربي ، ودون أن تتمزق الجبهة الواحدة إلى جهتين ، على النحو الذي نراه في التفرقة الغربية بين العلم والدين . ولقد أكد العلماء المسلمين القاعدة التي وضعها النبي صلى الله عليه وسلم حين قال ( إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون منه )<sup>(١)</sup> .

فكان ذلك دعوة إلى التمحيق والإقناع ، وهي التي أوصلت المسلمين إلى إجراء التجربة . وقد أقام المسلمون تجاراتهم العقلية والعلمية تحت راية الوحى . وفي ظلال مفهوم الإسلام الجامع بين العقل والقلب والروح والمادة .

---

(١) هذا الحديث مما جاء به في الأثر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ومن هنا كان منطق المسلمين في الترابط بين العلم والدين واضحًا ، فالأصل في العلم : العقل ورائده التجربة الحسية ، ومن ثم فالعلم يمتد في مجال واسع ، ويتحقق فيه انتصارات ضخمة ، ولكنه يقصر عن إدراك سائر حقائق الكون ، وخاصة عالم الغيب ، والعلم في مفهوم الإسلام يأمر أهله أن لا يعادوا ما يجهلون من الحقائق ، وأنهم في جانب الغيب لهم منهجهم في الإيمان به عن طريق القلب المصدق في الوحي ، والعقل شاهد ومقرر .

\*\*\*

والإسلام صديق للعلم بما تضمنه القرآن الكريم من نصوص تحض على طلب العلم ، والتمرس به . وليس للعلم الصحيح أن ينكر الدين ، فيحكم على شيء ليس من مفهوم بحثه ، ولا هو من داخل ضمن دائرة نظرياته التجريبية الحسية . وما كان للعلم أن يخرج عن وظيفته ، وهي البحث والاستطلاع واللاحظة للظواهر الطبيعية ، ولا يقول بالنفي أو الإثبات لما يجهله من الحقائق الكامنة وراء الفظواهر ، وما يقرره علماء المعامل يؤكّد عجز العلم . وبالتالي العقل عن أن يكون قادرًا على الإحاطة الكاملة ، أو الفهم المستقل للكون والحياة .

ويقول العلامة « كرلسون » : إن العلم لا يعطينا في مجموعة إلا معارف مهمة للغاية ، وكذلك من جهة العلل الخفية التي لا تتعلق بها تجاربه ، وقد قرر العلماء في شبه رأي موحد . على أن العلم يعجز عن أن يفسر ظواهر الأشياء ، أو يعللها . ولكن يصفها ويقررها ، ومهمة العلم في تقديرهم قاصرة على وصف الظواهر وتقريرها لا تعليلها . وقد كان في أول النهضة يهتمون بمعرفة ( لماذا ) . ولكنهم أخذوا يتخذلون عن هذا الاهتمام بعد أن تبين لهم عبث هذه المحاولات ، وعقم نتائجها . ومن ثم رجعوا في تواضع إلى إقرار الحقيقة ، فالعلم عندهم لا يفسر شيئاً ، وإنما هو يربط وينسق ، ويلاحظ ملاحظة منهجية ، وبالتالي يصف ويقرر ، وليس هذا فهما للأشياء . ولكنه تعرف عليها ، ويقرر العلماء الآن أن المعرفة العلمية تقتصر على ظواهر الطبيعة ، وأعمال البشر ، وعلاقاتهم التي يمكن استخدام المشاهدة والتجربة لاكتشاف قوانينها ، والعلم يعترف الآن بأن العقل

البشري لا يستطيع أن يدرك شيئاً عن طريق الحواس ، ولذلك فكل ما يقع وراء الحس والعقل ، لا يمكن للعلم أن يبحث فيه أو يعرف عنه شيئاً .

وهم يقررون أيضاً أن حقائق العلم ليست مطلقة ولا أبدية ، وإنما هي حقائق نسبية ، والبحث العلمي في صراع لا ينتهي بين الإنسان والطبيعة ، فكلما إزداد الإنسان معرفة لقوانين الطبيعة إزدادت سيطرته عليها ، وما زال العلماء يتساءلون . هل يستطيع العقل أن يدرك الحقيقة ؟ . لقد قطع العقل أشواطاً بعيدة خلال ثلاثة سنة فهل استطاع التوصل إلى الحقيقة ؟ .

ومعنى هذا أن العلم رغم تقدمه لم يستطع بعد أن يحل المشاكل الكبرى المتمثلة في أصل الكون ونهايته وطبيعته المادية ، ومنشأ الحياة وخلود الروح .

ومعنى هذا أن العقل جهاز له مقدراته المحدودة ، وطاقته التي تقف به على أبواب عالم الغيب . وهذا قرار العلماء المعمليين الحاسم الواضح ، فلماذا إذن يسرف الفلاسفة ، وحملة لواء المادية والوثنية ، وخصوص الأديان في الدعوة إلى العقل ، وإلى إعلاء العقل وإلى اعتباره الواسطة الوحيدة للمعرفة الإنسانية الكاملة ؟ . الحق أن هؤلاء الذين يحملون هذه الدعوة ليسوا بعلماء ، وما يقولونه ليس علمًا ، وإنما هو فلسفة تدخل في نطاق واضح . هو نطاق المادية التي حددت موقفها مسبقاً من الله والعالم الآخر والنبوة والرسالات السماوية التي لا سبيل إلى أن نقتنع بها .

(٥)

## قضيَّةُ التقدِّم

ما هو مفهوم «التقدم» في الفكر الإسلامي ، وما وجه الخلاف بينه وبين مفهوم التقدم في الفكر الغربي وهل التقدم مادي خالص ، أم أنه تقدم شامل : مادي وروحي ونفسي وإجتماعي .

وهل تستطيع الحضارة أن تحقق للإنسان هناءه ، وهل يقتصر مفهومها على التقدم المادي وحده ؟ !

ولا ريب أز الكلمة (التقدم) اليوم من الكلمات البارزة التي تكاد تطبع العصر كله بطابعها . وقد استلفت القول أن استعمالها إنما يعني دائمًا نوعاً واحداً من التقدم :

هو التقدم في مجالات الحضارة ، ووسائل العيش ، وأساليب الحياة ، والجوانب الاقتصادية والعلمية . أي التقدم المادي وحده .

وهو تقدم مطلق غير محدود ، يرى أن لا تقف أي حواجز دونه ، أو معوقات في سبيله ، وهو يهدف عادة فيها يرمي إليه القائلون بهذا المصطلح ومردوده : ما يسمى بالرفاهية .

ولا شك أن التقدم قانون أصيل في تاريخ الإنسان ، ولكنه لا يقف عند الجانب المادي وحده ، ولا يفترض الأغصاء عن قيم كثيرة في سبيل اندفاعه إلى آخر المدى .

وترى النظرية الغربية في التقدم أن حركة نشأت مع الثورة الصناعية في

القرنين السابع عشر والثامن عشر ، وأنه مرتبط بنظرية التطور ، وأنه لذلك يقدم على أساس مادي ، وجوهره هو سيطرة الإنسان على الضرورات الإنسانية والسيطرة على الطبيعة . وأنه بهذا المفهوم يحقق للمجتمع البشري السعادة والحرية ، وتخالف النظرية الإسلامية في مفهوم التقدم عن النظرية الغربية في مفهوم التقدم نفسه ، فمفهوم التقدم في الإسلام يدفع الإنسان دائمًا إلى الأمام ، ويؤكد القيم الإنسانية العليا الثابتة ، وأنه ( وهذا الجانب الأهم والأكبر ) يعني التقدم المادي والروحي معاً ، وأنه لا يضحي بالجانب الروحي في سبيل المادي ، ولا يعلي من شأن الجانب المادي وحده ، أو يفرده بالاهتمام .

\*\*\*

فالتقدم في مفهوم الإسلام : نفسي ومعنوي ومادي ، وسياسي واقتصادي واجتماعي . وفي كل مجال التقدم المادي يكون هذا التقدم مشروطاً بالقيم الأساسية والأخلاقية بغير إذلال للخلق ، إيماناً بأن الحوافز المعنوية تعطي التقدم المادي فيما عليها .

وقد علت أصوات ظالمة تحاول أن تقنع المسلمين والعرب بأن الدين ( أي الإسلام بمفهومه ديناً ونظام مجتمع ) معوق عن التقدم ، ومانع من النهضة ، وأن على المسلمين والعرب إذا أرادوا التقدم أن يفصلوا عنه ، ولا ريب أن تلك الأصوات ليست صادقة في دعوتها . وأيضاً ليست صادقة من الوجهة العلمية الصحيحة ، وذلك أن خروج أمة من مقدراتها وقيمتها ومزاجها النفسي لن يكون بحال من الأحوال عاملًا من عوامل تقدمها . وإنما يكون عامل استبعادها وإذلالها وانصرافها في بوتقة التفود. الاستعمار الواسع الذي يريد أن يحتويها .

\*\*\*

لقد كانت الدعوة إلى إعلاء مفهوم التقدم المادي في عالم الإسلام والعرب بالتلخّف من عوامل التقدم المعنوي أو بتحرير التقدم المادي من الضوابط الأخلاقية ، وعوامل التقوى والإيمان ، مؤامرة ضخمة حتى يصبح العرب

وال المسلمين للاستعمار أساساً قياداً ، ولينصروا في بوقة العالمية ، فتضيع شخصيتهم وتنمحى طوابعهم ، وهي دعوة مضللة زائفة ، وليس صادقة ، لأن أوروبا تفعل ذلك . لقد عادت أوروبا إلى جذورها وقيمها اليونانية والروحانية حين اندفعت تبحث عن أسباب التقدم .

وإذا كانت أوروبا ، أو الغرب عامة قد انفصل عن الدين . فذاك ، لأنه يعتبر المسيحية دخيلة عليه ووافدة ، وأن تشكيله النفسي كان قائماً من خلال الفلسفة اليونانية والأنظمة الرومانية . أما في عالم الإسلام والعروبة . فإن الأمر مختلف . فإن هذه الأمة قد تشكلت قبل أربعة عشر قرناً . والإسلام جزء من كيانها . من حيث هو دين وعبادة للمسلمين ، ومن حيث هو نظام وثقافة ومنهج حياة للمسلمين وغيرهم ، والأهل هذه البقعة جمياً .

\*\*\*

ولا يمكن لأمة تشكلت ، والدين جزء منها ، فكان عميق الأثر في كيانها العضوي . وقد صاغ مزاجها النفسي وذاتها أن تخلص منه من بعد . إلا إذا أعيد تشكيل هذه الأمة من جديد ، وأمر ما نزلت الأديان الثلاثة الكبرى في هذه المنطقة .

ولذلك فإن محاولة إخراج المسلمين والعرب من الدين بعامة ، أو الإسلام خاصة . إنما هي تجربة مستحبة ومضادة لاتجاه التاريخ ، ومعارضة لروح التقدم ، ومخالفة لما انطبع عليه مزاج المسلمين وذوقهم ، وما تشكل عليه أدبهم وفهم ، ومناهج الحياة في مجتمعهم .

هذا من ناحية ، ومن الناحية الأخرى . فإن الإسلام - مخالف لغيره مخالفة تامة لم يكن عامل تأخير أو جمود . بل هو عامل تقدم . وليس الإسلام هو الذي وقف ويفق أمام تقدم العلم أو تطور المجتمعات ، أو نهضة الأمم ، لأنه كان بطبيعته المصدر الأول بالبحث العلمي والمنشئ الأساسي للمنهج العلمي التجريبي الحديث . بل إن الحضارة الإسلامية التي أقامها . إنما كانت نتاج الإيمان بالله ،

وتحقيق دعوة الله الداعية إلى النظر في الأفاق ، واستطلاع أسباب القوة والعمارة في الأرض .

وقد أكدت كل الأحداث التاريخية والدراسات العلمية . أن الإسلام قادر على إعطاء طابع الحركة والبناء في مجال التقدم في ظل مفهومه الجامع المتكامل .

مفهوم التقدم على جميع الجبهات ، دون إعلاء الجانب المادي وحده ، أو تضييع الجانب المعنوي من أجل الجوانب الأخرى . ومن هنا سقطت النظرية الواحدة التي حملها كثير من الكتاب ، والتي كانت تدعى إلى تبرير مفهوم التقدم الغربي - هذا المفهوم المسموم الذي يفتح الباب لذوبان المسلمين وملائمة شخصيتهم . ولقد حاول بعض الباحثين تقرير نقطة الخلاف بين مفهوم التقدم الإسلامي ، ومفهوم التقدم في الغرب . فقد أشار العلامة (مسمر) الفرنسي إلى ذلك حين قال :

إن تقدم العلوم في الغرب في وقتنا هذا حصل رغمًا عن الدين ، أما في دين الإسلام فالعكس من ذلك أنه - أي الدين الإسلامي - لا يستطيع أن يبقى على قيد الحياة إلا بانتشار العلوم ، فإن بين الإسلام والعلوم رابطة كلية ، والغربي إذا صار عالماً ترك دينه . أما المسلم فإنه لا يترك دينه إلا إذا صار جاهلاً ، وبأي وجه يمكن نسبة التقدم الحالي في الغرب إلى الدين ، والحال أنه ما جاء إلا بعد خمسة عشر قرناً من ظهوره ، وبأي وجه يمكن نسبة تأخر المسلمين الحالي إلى دينهم . وفي عام ٧٤٢ م أي بعد مائة وإحدى عشرة سنة من وفاة (محمد عليه الصلاة والسلام) كانت دولة الإسلام أكبر من دولة الإسكندر المقدوني ، وفي عام ١٥٦٦ م عند وفاة السلطان سليم كانت أكبر من مملكة الرومانيين ، ومن هذا يظهر أن عظمة الإسلام امتدت ألف عام ، وكل من يعرف أنه لا يمكن الوصول إلى مثل هذه الدرجة من الأمور السياسية والخربية إلا بالعلوم والتجدد .

\*\*\*

وقد أشار إلى مفهوم التقدم وارتباطه بالإسلام العلامة : جوستاف لوبيون حين قال للشباب العربي والمسلم من زاروه في منزله بباريس في أوائل هذا القرن :

( إن السبب في انحطاط الشرق هو تركه روح الدين ، وتشبيهه بالعوائد الباطلة ، وإن قوة الدين قوة أدبية ، كما أن الشعب الذي يريد الرقي يجب ألا يقطع الصلة التي تربطه بحاضره ، وأن العلوم الحديثة لا تغيب المسلمين إلا إذا افترضت بدينهم ، ولم تنفصل عنه . اهـ . وإذا وصف المسلمون في العصور الأخيرة بالتخلف ، فليس هناك من دليل علمي يؤكّد أن الإسلام كان مصدر هذا التخلف . بينما هناك عشرات الأدلة العلمية على أن هذا التخلف كان مصدره انحراف المسلمين عن الإسلام في مناهج حياتهم الاجتماعية والسياسية والتربيّة وغيرها .

وتكتُب كل الواقع ما يذهب إليه كتاب الاستعمار ، ودعاة التغريب .  
وخصوص العرب والمسلمين من أن التخلف في العالم الإسلامي إنما يعود إلى جوهر الإسلام الداعي إلى التقدّم والنهضة ، والذي حين طبق تطبيقاً صحيحاً ، بهر الدنيا بما قدم من آيات العلم والفن ، وما شكلت حضارته من حياة كانت غاية في السماحة والحيوية والإنتاج والبناء في شتى المجالات في الحياة .

وقد ارتبط تخلف المسلمين تاريخياً بالتخلي عن أصول الإسلام ومفاهيمه ، والانحراف عن طابعه وجوهره ، والتهاُسُ أساليب وافية لم تزد المسلمين إلا تأخراً وجوداً .

إن الأسلوب الذي اتخذه قادة المسلمين في تدبير شؤون الدولة ، وبناء الحضارة من شأنه أن ينقض مزاعم الذين يتحدثون عن جوهر الإسلام دون أن يتعمقوا مضمونه الحقيقية ، ودعوته إلى التقدّم الكامل المعنوي والمادي ، فقد حمل المسلمون أمانة العلم والحضارة ألف عام . وقدموا للإنسانية منهج المعرفة الإسلامية ذي الجناحين : القلب والعقل . كما قدموا لها المنهج العلمي التجريبي نواة الحضارة الحديثة .

وقدموا للإنسان منهجاً في الاقتصاد والقانون والاجتماع والتربية ، قام على التوحيد والأخلاق والإيمان ، لن تجد الإنسانية مثيلاً له منها أبدعست من أيديولوجيات ، ومذاهب وفلسفات ، وسوف تعود إليه في القريب مقتنة بأنه منهج التقدّم الأصيل .

(٦)

## قضية العلوم الإنسانيات

هناك منهجان لكل منها مقاييس وأدواته في الفهم والبحث ، منهج العلوم الذي يقوم على تجربة المعلم، ومنهج الإنسانيات الذي يقوم على مقاييس تختلف عن تجربة المعلم، لأنها ترتبط بالإنسان الذي لا تتحده مقاييس المادة، ولا مقاييس الحيوان ، إن أخطر ما تطرحه الفلسفة المادية أنها تتحذ مقاييس العلوم المادية أساساً للتطبيق على الإنسان الذي هو: روح ومادة وعقل وقلب .

وان من أخطر النظريات التي صدرت عن الفلسفة المادية إخضاع العلوم الإنسانية لمناهج الرياضيات والمناهج التجريبية ، أو إخضاع الإنسان نفسه لتجارب الحيوان .

وقد كان من المقرر أساساً لدى الباحثين والعلماء أن هناك ثلا ثلاثة مجموعات من العلوم :

- \* العلوم الرياضية ، ويتبع في بحثها المنهج الرياضي .
- \* العلوم الطبيعية والبيولوجية ، ويتبع في بحثها المنهج التجريبي .
- \* أما العلوم الإنسانية والاجتماعية فهي لا تخضع للمنهج الرياضي . ولا المنهج التجريبي ، وإنما تخضع لنهج خاص يتلاءم مع طابعها النفسي والوجداني والذاتية .

ذلك أن موضوع العلوم الرياضية والطبيعية هو المادة والطاقة والحياة . أما العلوم الإنسانية والاجتماعية فإن مادتها هو الإنسان سواء أكان فرداً أو جماعة أو شعراً أو أمة .

وإذا كانت العلوم الطبيعية تحكم إلى التجربة العلمية في الفصل بين الفروض المختلفة ، فإن العلوم الإنسانية والاجتماعية لا تملك ما يملك العلم الطبيعي من التجربة العلمية . ذلك أن هذه العلوم الإنسانية تتصل بالنفس والروح والعقل ، وكلها لا تخضع للقوانين التي خضعت لها المادة ، ولا للقوانين التي يمكن استخلاصها من دراسة الحيوان ، فالإنسان حيوان وزيادة ، وكل القوانين التي تطبق على الحيوان لا تصلح له ، لأنها أكبر منها . وأبلغ أخطار هذه النظرة التي تحاول أن تخضع العلوم الإنسانية والاجتماعية لتجارب الرياضية ، أو تجارب الحيوان أنها تحاول اعتبار الإنسان قيمة مادية خالصة ، بينما يزيد الإنسان على الحيوان شيئاً آخر كبيراً « هو العقل » مناط التكليف ، ومعقد الأمانة التي حملها ، والمسئولة الأدبية والتبعية الأخلاقية<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ومن هنا تقف على أخطر خلاف جذري بين مفهوم الإسلام ، ومفهوم الفكر الغربي . ومن هنا كانت مناداة الفكر الإسلامي منهجه خاص للدراسة العلوم الإنسانية والاجتماعية يستمد مفاهيمه من الإنسان نفسه . ومن سنن الله في الكون ، وهو علم متفصل عن العلوم المادية والبيولوجية والرياضية ، له مقوماته وقوانينه . ومن هنا فإن الإسلام يطرح قضية العلم جيئها في ضوء مفهومه المخالف للمفهوم الغربي .

\*\*\*

فما هو العلم ، وما هي الفلسفة؟ .  
يحيب على هذا الدكتور الغمراوي فيقول : ليس كل ما يناسب إلى العلم ينتمي إليه ، ولا كل ما ينتمي إلى العلم مفروغ من إثباته . بل كما أن في العلم الحقائق التي لا شك فيها . فإن فيه أيضاً القضايا المفتقرة إلى الإثبات . أما حقائقه

---

(١) راجع دائرة معارف فريد وجدي ، وكتاب الأستاذ الغمراوي بين الدين والعلم .

فهي مفردات المشاهدات في ميادين العلم المختلفة ، وما يستنتجه العقل منها حسب قوانين التفكير الفطرية ، ولكن كل ما ينتمي إلى العلم من هذا النوع هو علم .

والفرض التي يقدمها العلم في ميادينه المختلفة متلمساً بها تفسير مشاهداته هي عنده فرض رهن التجربة والامتحان ، وهذه بعينها هي التي يستيقنها المشغفون بكل جديد ، و موقفهم هذا تلقاء العلم يشبه موقف العوام تلقاء من يكثرون من الأبطال الحزافيين أو الحقيقين ، والذين يكثرون باسم العلم ، وليسوا منه ، هم في التعصب إخوان العوام ، ينتصرون لكل جديد ، كما ينتصر العوام لكل قديم ، أولئك هم عوام الخواص .

\*\*\*

ومن هنا يصل الفهم الإسلامي للعلم إلى منطلق للعلوم الإنسانية والاجتماعية هو « علم الفطرة » هذا المنطلق الذي يحقق التطابق بين العلم والإسلام ، وأن مقاييس الأدب والفن والحياة جميعا . إنما يقوم على التطابق بين هذه المفاهيم ، وبين الفطرة التي فطر الله الناس عليها . ( فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل خلق الله ذلك الدين القيم )<sup>(١)</sup> .

يقول الدكتور الغمراوي : إذا قدر للإنسان في علومه المختلفة أن يحيط بالفطرة فسوف يستطيع أن يهتدى إلى فلسفة غير فلسفة الحاضر . عندئذ يرى الإنسان أن سن الله في الكون واحدة في اطرادها وتناسقها ، وفي دقتها وصرامتها ، لا سبيل إلى تغييرها ، أو الإفلات من عواقب خالفتها سواء ذلك من ناحية المادة أو الطاقة فيها ، وناحية النفس والروح في الأفراد والجماعات .

فإذا كان العلم قد اكتشف سنن الله الفطرية في المادة ، فإن عليه أن يهتدى إلى سنن الله في الإنسان والمجتمع . لقد تحقق الكشف عن سنن الفطرة في المادة ، وبقي أن نكتشف سنن الفطرة في الروح ، روح الفرد ، وروح الجماعة . إن كتاب الله فاطر الفطرة بخير بما جهلته الفلسفة ولم يدركه العلم .

---

(١) سورة الروم من آية ٣٠ .

فإن الله سنتا لا تختلف جرت في الأولين بالإِهلاك حين عصوا واتبعوا أهواءهم ، وهي جارية لا شك في الآخرين . (فكأين من قرية أهلتناها وهي ظالة فهي خاوية على عروشها<sup>(١)</sup>.)

ونحن إذا حاولنا أن نحدد موقف الإسلام من هذه الحضارة نجد أنها بعيدة جدًا عن أن تكون مثلاً أعلى للمدنيات ، فإن المدنية الكاملة يجب أن يكون بينها وبين الفطرة من الاتفاق ما يجعلها في الواقع جزء من الفطرة التي فطر الله عليها الكون . وأية ذلك أن يكون فيها ما في سائر النظم الكونية من الانساق والانسجام والتوافق والتآسق ، وهذا لا يتحقق لأي مدنية من المدنيات . إلا إذا قامت على الحق في جميع نواحيها ، وكانت نظمها النافذة منطبقة على قوانين الفطرة التي فطر الله الناس عليها وشروع الخلل والاضطراب في التواهي الاجتماعية من هذه المدنية ، هو دليل شروع الباطل في هذه التواهي . ودليل بعد هذه التواهي عن الفطرة .

\*\*\*

وقد نعى كثير من الباحثين نظرية العلوم المادية إلى الإنسان ، ومحاکمتهم إلى القوانين التي اكتشفوها في مجال العلوم أو الحيوان ، وكان أقصى ما وصل إليه علماء المادة هو القول بأن الإنسان ما هو إلا ظاهرة من الظواهر العامة . ولذلك فلا بد أن يخضع في حياته الاجتماعية إلى قوانين المادة والحيوان . ومن هنا نشأت مذاهب علم النفس الفرويدية ، والوجودية ، وفلسفات متعددة تحاول أن تحاكم الإنسان (الذي هو روح ومادة) إلى ما يحاكم به الظواهر المادية .

وهنا نقطة الخطأ التي أحدثت ذلك الاضطراب العجيب الذي يعيشه العالم والحضارة من خلال أزمة القصائد والفراغ والضياع .

---

(١) سورة الحج آية ٤٥ .

(٧)

## قضيَّة التجديُّد

ما هو مفهوم القديم والجديد بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي . وهل التجديد مطلق أم أنه يقوم على قواعد مصبوطة . وهل التجديد في الآداب كالتجدد في العلوم؟ .

إن الإسلام يطرح للتجديد مفهوماً أكثر عمقاً، وأوسع مدى، وأكثر اتصالاً بمفهومه القائم على الوسطية والتكميل والحركة .

وكلمة « التجديد » من المصطلحات التي اختلف فيها الرأي ، وأطلقت إطلاقاً جريئاً دفعها إلى الانحراف ، واتكأ عليها النفوذ الاستعماري والتغريب في محاولة لإلقاء الكراهية والازدراء للتاريخ واللغة والتراث . واتهام هذه القيم جميعاً بالتخلف .

وكان معنى التجديد في نظر دعاته : (الانفصال الكامل عن كل قديم ، والاتجاه الشامل إلى كل جديد دون تحفظ أو اختبار) .

وفي مواجهة التجديد كانت هناك الحملة على التقليد واتهامها بالرجعية . غير أن امتداد هذه الدعوى وبلغتها أقصى مدى التحدى ، كشف عن خلقيات الداعين لها ، وأهدافهم بما ارتبطت به هذه المصطلحات من غایيات بعيدة المدى ، ومطامع لا حد لها ربطتها بالتغريب والنفوذ الاستعماري .

\*\*\*

ذلك أن الدعوة الحقة حين تدعوا إلى التجديد لا تفصله عن القديم ، ولا تعزله عن الماضي . بل تجعل من الماضي سبلاً إلى الجديد . ومن التطور رابطة بين القديم والحديث .

والغربيون أنفسهم الذين يحاولون دعاة التجديد «المطلق» التهاون مناهجهم ، إنما يفهمون التجديد على هذا النحو ، متصلًا بالقديم نابعاً منه مستمدًا من جوهره ، فلا انفصال مطلقاً بين الأصالة والتجديد ، أو بين الماضي والحاضر ، وقد اعترف أصحاب النهضات والحضارات بذلك الترابط الأكيد بين الماضي والحاضر . القديم والجديد ، وذلك استمداداً من مفهوم علمي أصيل . هو أن الأصول الأساسية في بناء كل جديد .

وقد ذهب العلماء العقليون والتجريبيون معاً - وهم أبعد الناس عن أوهام الفلسفة - إلى أن المعنى الحقيقي لكلمة (جديد) هي فكرة فقد شيء في طور التحول في حين أن كلمة (قديم) تعني الموجود الساكن الموضوع مسبقاً ، وأن كلمة (قديم) استعملت عن العرب بمعنى الموجود لم يزل .

\*\*\*

وتجمع المفاهيم العلمية للتجديد ، على أن التجديد في الآداب كالتجديد في العلوم لا يمكن أن يقوم إلا على أساس تعاون بين الماضي والحاضر ، حيث يبني العمل في حاضره على أساس العمل في ماضيه ، وأن التجديد هو إبداع الحي في آثار الميت . ولا شك أن التجديد قانون طبيعي ، وقانون ثابت ، فإن لم يكن تجديد فتدور وانحطاط ، وشأنه في الفكر هو شأنه في الكائنات الحية ، بيد أن له أصوله ، ومقوماته ، وقواعدـه التي تقرر بأنه لا ينفصل عن أرضيته وقاعدهـه ، ولا ينقطع عن تطوره الطبيعي .

ولقد أكد الباحثون المنصفون قيمة القديم . فقال كارل بيرسون : إن من أقوى المؤثرات التي تحفظ الثبات الاجتماعي وتحول دون تخلخله . تلك الصفة التي

نبغضها، صفة الجمود على القديم ، لا بل نقول بأن العداء الصارخ الذي تقابل به الجماعات الإنسانية كل الفكريات الجديدة لمن أخص تلك المؤثرات . وهذه الصفات هي بمثابة الكور المتلطفة نيراناً، والتي بدونها لا نستطيع أن نفصل بين المعدن الصحيح والصلات الزائفه . وهي التي تحمي الجسم الاجتماعي من أن يترك معرضاً لتغيرات تخريبية فجائية . قد تكون غير مفيدة آناً ، أو بالغة أقصى الضرر آناً آخر.

أما المحافظة فهي قانون طبيعي وسنة كونية ، وهي التي تحمي الأمم من آثار الغزو الخارجي ، وبها استطاع العرب والمسلمون الصمود في مهاب الغزو التترى والصليبي والاستعماري جميعاً ، وهي التي تحمي شخصيات الأمم من أن تزيف أصالتها ، أو تمسخ ذاتيتها .

\*\*\*

ولقد كانت ظاهرة المحافظة في فترة الضعف والتخلّف من أشرف الظواهر في تاريخ الأمم ، فهي قد تمثلت في نوع من الانطواء على الذات في مواجهة الأخطار الجائحة ، فكانت روح المحافظة إذ ذاك نوعاً من الدفاع عن الذات ، وهي التي حفظت للمسلمين والشعوب لغتهم وشريعتهم وتاريخهم .

وقد أكد علماء التاريخ المنصفون جميعاً ، بأن ظاهرة المحافظة التي مرت بالفكر الإسلامي خلال الغزوـات التترية والصليبية والاستعمارية ، هي بمثابة موقف حضاري أصيل ، مكن من صيانة القيم من الانحراف والانهيار في ظل إعصار دخيل يدمر كل شيء . أما «التقليد» فإن للتفكير الإسلامي إزاءه موقف واضح . ذلك أن التقليد هو التتابع بغير يقين عقلي ، أو اقتناع برهاني ، والمقلد في مفهوم الفكر الإسلامي لا يعد عالماً . ذلك أن العلم إنما هو المعرفة الحاصلة عن دليل . وقد ذم الإسلام أصحاب الرأي الذي لا يستند إلى دليل . وقد رفض الإسلام مبدأ التقليد والتبعية . وأكد أن التقليد يمنع من «الأصالة» وأن المعرفة التبعية ليست معرفة حقيقة .

ويقف الفكر الإسلامي من «التقليد» موقفاً واضحاً في كلا مجاليه : تقليد القديم . أو تقليد الوافد :

\* تقليد القديم بغير برهان.

\* تقليد الوافد الأجنبي بغير ضرورة.

وكلاهما يجب أن تتحرر منها الأمم التي بلغت مرحلة الرشد الفكري ، وتسقط فيها الأمم الضعيفة ، وأخطر الأمور أن تدعى الأمم إلى التحرر من تقليد قديمها لتقع في تقليد الأجنبي عنها ، وكلاهما يفسد الشخصية والذات . وكل أمة ثقافتها وقيمها ومزاجها النفسي والاجتماعي ، فلا تحتاج إلى تقليد أمة غيرها في أسلوب تفكيرها ، أو تعتقد قيمها ومفاهيمها .

ولقد كان الفكر الإسلامي مفتوحاً دوماً على ثقافات الأمم دون أن يتخل عن مقوماته . ولا شك أن التغريب إنما يستهدف من الدعوة إلى «التجريد المطلق» بمقاييسه المعرفة بعيدة عن الأصالة والتكامل ، ومن هجومه على القديم إنما يريد أن يدفع العرب والمسلمين إلى الانصهار في ثقافات الأمم ، والخروج من مقوماتهم وشخصيتهم .

ذلك أن لكل أمة فطرتها وثقافتها الخاصة التي تقوم على أساس تراثها . ولقد حذر الإسلام من خطر التقليد في كلمة رسول الله الجامدة . (لتبعن سن من قبلكم حدو القذة بالقذة ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه<sup>(١)</sup> .)

قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى .

قال : فمن؟

\*\*\*

يقول الدكتور محمد أحمد الغمراوي : إذا كان المسلمون يطلبون النجاة فليطلبوها داخل الإسلام لا خارجه ، وهم يخطئون طريق الرشد إذا قلدوا الغرب في نظمه الاجتماعية .

(١) أورده الإمام ابن كثير في تفسيره .

إن التقليد رق. وقد حرر الإسلام منه الإنسان إلى الأبد. ذلك أن التقليد هو أداة الانحطاط. وأن أحسن خصائص التقليد هو الاتباع من غير رؤية، ولا فهم، والاقتناع لا عن تفكير. ولكن عن ثقة السائل بالمسئول ، والتتابع بالتابع. وقد تبرأ الإمام الشافعي من تبعه من يقلده، فيأخذ برأيه دون أن يقف على دليله. ١ . هـ

وبالجملة فإن التقليد هو إبطال وظيفة العقل . ولقد جرى المسلمين والعرب شوطاً طويلاً في السنوات المائة الأخيرة في تقليد الغرب دون حصانة في الحفاظ على مقوماتهم، ودون استئارة في تقليب ما يأخذون، وكانوا إزاء ذلك كله في موقف المضطرب (تقليل) الذي لا يملك إرادته الحرة، أما اليوم فإن الأمر يختلف. فقد انكشف كثير من الحقائق أمام العقل العربي الإسلامي ! وكان للأحداث الخطيرة أثراًها في إعادة النظر في كثير من النظريات التي تقبلها البعض على أنها مسلمات ، بينما هي نظريات تحتمل الخطأ والصواب .

\*\*\*

وصلق «تارد» الذي عرض مثل هذه المعاني في كتابه (قوانين التقليد) حين قال: إن الفكرة التي لا تتفق مع أفكارنا ، والتي تصطدم في نفوسنا بعقيدة أو تضاء رغبتنا أو حاجتنا ، هي فكرة مرفوضة لا نقلدها ، ففي اللغة لا نقبل الكلمة ولا نحبها إلا إذا استجابت حاجة الفكر ، وإنما وقعت على ما نعتقد وما نحسه في نفوسنا .

والقانون المقبول هو ما استجاب لعوائدهنا ، وما سد نقصاً في حاجتنا .

(٨)

## قضيَّةُ الأُصَالَةِ

ما تزال قضيَّةُ الأُصَالَةِ من القضايا الخطيرة : علاقَةُ الأُصَالَةِ بالتجدد ، وعلاقَتها بالتأريخ وعلاقَتها بالتبَعَةِ . ولقد خاضت الأقلام فيها وطرحَت مفاهيم متبَانِيَّة مستمدَة من النَّظرية الغربيَّةِ . غير أنَّ الإِسْلَامَ له نظرَةٌ للأُصَالَةِ ومفهومُه لها .

ولا شك أنَّ مفهومَ الأُصَالَةِ من هذه المفاهيم التي اختلفَ فيها الفكرُ العربيُّ الإِسلاميُّ عن الفكر الغربي ، تقديرًا وعمقًا . ذلك أنَّ الفكر الغربي الذي ساقه نظرية التطور سوقًا إلى الإِيمان بالغَيرِ الكامل ، لم تعد تهمه من قضيَّة «الأُصَالَةِ» إلَّا ظلامًا . بينما يركِّز تركيزًا كبيًّا على «التجدد» ، ولا يرى أنَّ «الأُصَالَةِ» تمثل أكثرَ من البُعد التارِيخيِّ للتحول .

ولذلك فإنَّ النَّظرة إلى الماضي بمخالطتها كثيرة من الإِحساس بالاستغناء أو محاولة التمرد على القديم ، وذلك جريًّا مع التاريَّخ الطوبيَّ الذي واجهت به أوروبا ماضيها اللاهوتي ، وتراثها المتصل بالدين والزهداد والرهبانية التي هاجمتها مختلف النظريات الحديثة ، وحملت عليها الفلسفات حملة عنيفة .

ومن هنا كان إحساس الفكر الغربي بالأُصَالَةِ ضعيفًا خافتًا ، لأنَّه فصل تمامًا بين فكرة الحديث ، وبين ذلك التراث حتى أنه حين أنكر هذا الماضي ، وتحرر منه ارتداد مرة أخرى إلى الارتباط بالوثنية الإِغريقية ، وجدها وأحياها حتى اخند من أساطيرها أصولًا لنظريات علم النفس والوجودية . فقد اعتمد سارتر وفرويد في أغلب النظريات التي حاولوا إعطاءها طابع العلم على أساطير اليونان الْخَرَافِيَّةِ .

وإذا كان هذا هو موقف الفكر الغربي الحديث إنفصلاً عن التاريخ والتراث القديم . فلا بد أن يكون مفهوم الأصالة باهتاً ومضطرباً .

\*\*\*

أما مفهوم الأصالة في الفكر الإسلامي فقد كان دائمًا بثابة أساس البناء ، فالتجدد قوة من القوى التي اعترف بها الإسلام بإسم «الاجتهد» وجعلها علامة على الحركة واليقظة ، وجعلها مرتبطة بالأصالة رباط القديم بالجديد ، والماضي بالحاضر ، فالأصالة هي ذلك التراث النقي ، والميراث الحي الذي تشكل عليه الفكر الإسلامي استمداد من القرآن أولاً ، والسنّة الصحيحة تفسيراً له وتطبيقاً . ثم غا الفكر الإسلامي حلقة بعد حلقة ، وعصرًا بعد عصر في ظلال الأصالة لم ينفصل عنها ولم ينقطع ، وامتدت شرايينه على مدى العصور ، وظل محافظاً على أصالته في أحلك الأزمات ، وأسوأ فترات الضعف والتخلّف ، وكان القرآن الكريم هو الدم الذي يجري في هذه الشرايين لم ينقطع ولم يتوقف .

فالأصالة في مفهوم الفكر الإسلامي «تجدد» متصل يتوجه نحو الكمال ، ويحفظ القيم الأساسية ، وينميها ، ثم هو مقاومة دائمة لد الواقع الانحراف والتخلّف معاً . فالأصالة ترتبط بالتجدد في نفس الوقت الذي ترتبط فيه مقاومة التبعية .

\*\*\*

وال الفكر الإسلامي حين ينفتح على «المعاصرة» لا ينسى أبداً قيمة وذاته التي لا تذهب أو تنتصر في معرض النقل والاقتباس . فالأصالة لا تهدى من المعاصرة والتجديد ، ولكنها تعمل على تحرير القيم من التبعية والتقليل . ذلك أن أخطار الشعوبية في تاريخ الإسلام القديم ، والتغريب في تاريخه الحديث ، إنما كانت تحاول أن توسيع مجال المعاصرة بحيث تقضي على الأصالة ، أو تزيف القيم الأصيلة لل الفكر الإسلامي في بوتقة الأهمية .

ولقد كان الإسلام في تاريخه كله قادرًا على تحقيق الالتزام بالعصر والتقدم

والتجديد دون أن يفقد الأصالة . ولن يست الأصالة تشبهاً بالماضي ، أو تعصباً له ، ولن يست هي تقدير لل تاريخ ، ولكنها إيمان بالقيم الثابتة ، وتأكيد للوجود الذاتي ، ومحافظة على كيان الأمة في أصالة فكرها .

\*\*\*

ذلك أن الأخطر والتحديات التي واجهت الفكر الإسلامي والثقافة العربية في العصر الحديث كانت جميعها تحاول أن تقضي على مضمون الأصالة على النحو الذي هو مفهوم هذا الفكر .

وفي طريق القضاء على الأصالة كانت الدعوة إلى « التساهل <sup>(١)</sup> » الذي دعا إليه كثير من كتاب التغريب بإسم التسامح من تقبل الآراء الغربية ، أو ( تحرير الفكر <sup>(٢)</sup> ) بحيث تنسى مقررات فكرك وعقائده في سبيل تقبل الرأي الواحد .

إن الدعوة إلى تغلب العصرية على الأصالة دعوة مسمومة ، والقول بأن الأصالة هي التاريخ ، هو قول زائف ، ذلك أن الأصالة في الفكر الإسلامي العربي إنما تمثل تلك الحصيلة الضخمة التي أقامها القرآن الكريم ، ونماها الأنبياء ، والأبرار من مفكري الإسلام على مدى أربعة عشر قرناً ، وهي ليست تراثاً قدرياً . وإنما هي ميراث حي متجدد لم يتوقف عن الحياة لحظة واحدة في مواجهة تطور المجتمعات والحضارات ، وكان ( ولا يزال وسيظل ) قادرًا على العطاء .

\*\*\*

إن كلمة « العصرية » في الفكر الغربي تحمل صورة الانسلال من العقائد ، والتحرر من القيم ، ولستنا نحن الذين نقول هذا . بل تقوله إحدى الكاتبات الغربيات اللائي اكتشفن نور الحقيقة .

تقول الكاتبة الأمريكية المسلمة « مريم جيليه » : إن البلاد المسلمة قد وقعت فريسة مصطلحات خاطئة . ومنها مصطلح « العصرية » . وقد جنى هذا المصطلح على الإسلام جنائية كبرى .

(١) فرح أنطون - مجلة الجامعة م ٤ سنة ١٩٠٣ .

(٢) مجلة العصور ١٩٣١

فالعصرى يراد به رجل لا يرضى بالإسلام ديناً معقولاً مفهوماً لدى العالم أجمع ، كما يراد به رجل يحاول أن يفسر الدين والعقيدة تفسيراً جديداً يثبت به أنه ليس هناك تعارض بين القيم الإسلامية . وقيم الحضارة الغربية . إن الرجل العصرى وإن لم يتفق والإسلام إلا بإسمه يطلق حكمه على الإسلام على أساس مبادئ وأهداف استوردها من الغرب ويظنهما - شعورياً أو لا شعورياً - أرفع من المبادئ الإسلامية . وكل شيء من الإسلام ينافق تلك الأهداف المستوردة .

ولا شك أن العصرية أو العصرنة فكرة تغريبية خطيرة يراد بها تحريف الأصول الإسلامية لتبرير الواقع الحضاري القائم بما فيه من مخالفات ومعارضات لمفهوم الإسلام أو مفهوم الدين بعامة .

فالعصرية محاولة فرض مبادئ وأهداف غربية ترمي إلى إحتواء الفكر الإسلامي ، وجعله خاضعاً للواقع الغربي في قيمه ومذاهبه مع تجاهله واضح لما بين الفكرين الإسلامي والغربي من تباين عميق في قضيائهما كثيرة ، وأنه لا سبيل لتحقيق « العصرنة » إلا بخضاع الفكر الإسلامي للفكر الغربي ، وهو ما لا يمكن أن يحدث .

\*\*\*

فالتفكير الإسلامي بأصوله القائمة على التوحيد كان دائماً قادراً أن يحتفظ بذاته الخاصة ، يأخذ من الفكر البشري ويترك . وقد عجزت كل القوى - في أحلك الظروف والأوقات - أن تصهره أو تخضعه أو تفقده مقوماته .

وإذا كانت الفلسفة اليونانية قد استطاعت أن تحتوي الديانة والفكر اليهودي . ثم احتوت الديانة والفكر المسيحي ، فإنها قد عجزت عن أن تحتوي الإسلام والفكر الإسلامي الذي أخذ منها ورفض ، واستطاع بعد صراع طويل أن يتحرر منها ، وأن يكشف عن منطقه وذاته مستمدًا أصول ذلك كله من القرآن الكريم نفسه . وإذا وقف الإسلام موقف « الثبات » والصمود أمام محاولات احتوائه ، أو صهره ، ووصف ذلك من دعاء التغريب أنه الجمود أو التعصب ، وهي عبارات ظالمة لا يستطيع الخوف منها أن يذل الإسلام وفكره للسيطرة الغربية .

وقد أكد كثير من المفكرين الغربيين المنصفين ما ذهنا إليه من أن الإسلام والفكر الإسلامي والتاريخ الإسلامي ، والبلاغة العربية لا يمكن تفسيرها في ضوء المذاهب الغربية .

\*\*\*

أما إذا كانت ( العصرنة ) تعني دفع الإسلام والفكر الإسلامي والثقافة العربية إلى مواجهة الحياة العصرية ، والالقاء بالحضارة العالمية ، والفكر البشري أخذًا وعطاءً . فإن ذلك أمر قائم لم يتوقف يوماً ما . فقد كان الفكر الإسلامي دوماً فكراً مفتوحاً قادرًا على الأخذ والعطاء . وكان له آفاقه المنظورة ما يمكنه من الالقاء ب مختلف النظريات الحديثة البناءة التقديمة في مجال الاقتصاد والقانون والاجتماع .

ولم يكن الإسلام بقيمه الثابتة عاجزاً يوماً عن الحركة والتقدم والعطاء . بل إن هذه القيم الأساسية من عقيدة وشريعة وأخلاق كانت هي أقوى الحواجز لـ إعطاء البشرية قيمة إنسانية أعلى من مفهومها المادي الخالص .

\*\*\*

وليس من شأن الإسلام أبداً . ولن يكون أن يبرر إنحراف الفكر الغربي ، أو الحضارة الغربية القائمة ، أو يقبل من مفاهيمها ما يختلف مع جوهر التوحيد ، أو ما يتعارض مع أصوله القائمة على دحض الربا والإباحية والاحاد والوثنية .

لقد استطاع الإسلام أن يحرر الإنسانية من أعظم أغلالها ، وهي الوثنية ، واستطاع الفكر الإسلامي أن يتحرر من العبودية لغير الله وحده . وبذلك أطلق مفاهيم الحرية والعدالة التي عجزت الحضارة الغربية عن إطلاقها ، والتي باتت معضلة العصر ، وأزمة الإنسان المعاصر . هذا فضلاً عن أن تكامل الإسلام جاماً بين الروح والمادة ، والعقل والقلب ، والدنيا والآخرة قد أعطاها قيمًا عقلية ونفسية ، وسعت مجال إنسانيته وسماحته ، وقضت على كثير من الصراعات والأزمات ، وخاصة أزمة الفلق والضياع التي يعاني منها الفكر الغربي .

أما التراث الإسلامي العربي فهو ليس قدرياً متحفياً منفصلاً عن الواقع ،  
ولا عن المجتمعات . بل هو ميراث حي مليء بالحيوية ، لم يتوقف عن التفاعل في  
المجتمع الإسلامي والفكر الإسلامي خلال أربعة عشر قرناً كاملة ، دون  
انفصال ، أو توقف ، وهو تراث بناء تقدمي ما تزال مفاهيمه نابضة بالحياة قادرة على  
عطاء البشرية .

(٩)

## مفهوم البطولة

ما تزال حركة الغزو الثقافي والتغريب تطرح مفاهيم وافدة لمفهوم البطولة . ولا ريب أن للبطولة في الفكر الإسلامي مفهوماً مبايناً لمفهومها في الفكر الغربي . ولقد خلد المسلمون البطولة تحليداً عملياً ، وكرهوا وثنية البطولة ورفضوا الأحجار .

و «البطولة» قيمة من القيم الإنسانية . غير أن لها في كل فكر مفهوماً، ومفهومها في الفكر العربي الإسلامي مختلف عن مفهومها في الفكر الغربي ، وكذلك كل القيم واحدة في الاسم ، متباعدة في المفهوم ، ومرجع هذا التباين اختلاف البيئات والثقافات والأديان والأصول الأساسية التي قام عليها فكر الأمة ، وتشكلت عليها ذاتيتها ومزاجها النفسي والاجتماعي .

ويرجع مفهوم البطولة في كل فكر بشري إلى العوامل التي شكلت هذا المفهوم ، والتاريخ الذي أثر فيه واستفاض عنده ، وأن الوعي بهذه الأصول والعوامل من شأنه أن يضمننا على الحقائق التي تختلف فيها الرؤى ، ووجهة النظر بالنسبة للبطولة ، وما يتصل بها من مفاهيم الزعامة والعظمة ، وما يقوم من تفرقة واضحة بين النبوة والعبقريّة ، وما يتبع هذا من مفهوم للمأساة وللفن ، وللتوصير المسرحي لشخصية البطل ونهايته ، وفي فكرنا الإسلامي يبدو الأمر واضحاً وضوهاً جلياً ليس فيه خفاء ، فنحن نكرم البطولة ، ونضعها موضع التقدير ، ولكننا مختلفون عن الفكر الغربي في أساليب تقديرها وتكريها .

\*\*\*

ونحن نجعل أساس تقدير البطولة عملها لا شخصها . ولذلك فنحن نكرم العمل الذي هو بمثابة الإضافة الحقيقة التي قدمها لأمته وللإنسانية . وهذا هو ما يسمى بالتخليد المعنوي . الذي يقوم على تقدير الكلمة أو العمل ، ولا ينصلب أبداً على تقدير الفرد أو تقديسه ، أو وضعه في صورة يبدو معها في مجال التالية ، أو ما يشبهه على النحو الذي عرفه الإغريق قديماً حين رفعوا أبوظالم إلى مصاف الآلهة ، وأنصار الآلهة ، أو على ما يفهمه الفكر الغربي الذي يستمد أصوله من النظرة الإغريقية التي ترمي إلى تجسيد الأبطال في صورة مادية ، والذي يرجع أصلاً إلى الطابع الوثني الذي يطبع فلسفات اليونان وأهلنود .

أما الإسلام ومنه يستمد الفكر الإسلامي أصوله وقيمه ، فله طابعه الذاتي المجرد ، ومفهومه الصریح الواضح لهذه القيمة الإنسانية . فبطولة الإسلام : هي بطولة فكر لا بطولة أحجار وتماثيل ، فليس في الإسلام هياكل تدمر ، ولا بعلبك ولا الأهرام ، وليس (تاج محل) في الحقيقة تصويراً صادقاً لمفهوم الإسلام ، ولكنها إنحراف عنه . وقد أوفى الكثير من الباحثين هذا المعنى ، وفي مقدمتهم الدكتور عبد السلام العجيلي الذي يقول :

ربما عد البعض هذا الفهم نقصاً ، ولكنني أعتبره من مزايا العبرية ، فلم يخلف العرب (والمسلمون) على الحجارة ما خلفته الأمم الأخرى . فأوان الحضارة العربية لم تنحتها من حجارة ، ولم تسجلها الصخور . بل سجلتها الأعمال الحية .

ويبدو هذا المعنى واضحاً من وراء الوعي ، في قول عمر بن عبد العزيز لرجل كتب يستأذنه في بناء سور للمدينة حين قال : « حصن مدینتك بالعدل ». وكم من سور يزوره السائحون وهو مبني على أساس من الظلم والجحود ، ويتدثر هذا المفهوم إلى الفن الإسلامي كله .

يقول الدكتور العجيلي : إن فن العمارة العربية لم يتميز بالضخامة والرسوخ . بينما يتميز بالجمال والدقة وخففة الظل ، فهو لم يقصد به بأنه يطاول الدهر ، وإنما أريد به أن يكون متعة للعين والروح .

\*\*\*

ومعنى هذا غلبة المعنويات على الماديّات في طابع الفن والبطولة . ويصل هذا المعنى إلى غايته بالقول بأن الذوق الإسلامي العربي لم يتعلّق بالتصوير كفن من الفنون الجميلة . لأن الروح الإسلامية لا تمثيل إليه ، وأنه لا يتفق مع فطرتها التي تجد مجالها الفني في « الكلمة » وليس هذا مفهوم الذوق العربي وحده ، ولكنه في الحق إنما يمثل مفهوم الفكر الإسلامي الأصيل المستمد من جوهر الإسلام والقرآن أصلًا ، وربما أخذ به العرب وعمقه ، وإن تختلف في أجزاء أخرى نتيجة غلبة الفلسفات الوثنية السابقة للإسلام . والفن الذي تعلق به العرب وأخلصوا له قبل نزول القرآن الكريم هو الشعر ، لأنه أرضي رغبتهم في الحيوية والاستشارة . وجاءت الموسيقى إمتداداً للشعر ، واتصالاً به . والفارق بينهما هو الفارق بين السذاجة والترف .

وجملة الرأي أن الطابع العربي الإسلامي في الفن والحضارة هو طابع الحيوية والروح العلمية ملخصاً في كلمات قليلة .

### « أعمال خالدة لأثار خالدة » .

\*\*\*

ولقد حرر الإسلام مفهوم البطولة من الأسطورة ، كما حرره من وثنية التكريم . وذلك أن الإسلام قد ضرب قاعدة من أعظم قواعد تقدير البطولة في العصور السالفة . تلك هي فكرة « عبادة البطل » أو تأليهه أو وضعه في مصاف القدرة الخارقة . فالبطل في الإسلام ليس مقدساً ، ولس أسطورياً .

والمثل الأعلى في البطولة الإسلامية هو النبي صل الله عليه وسلم . المؤيد بالوحى ، والذي لا ينطق عن الهوى ، ومع ذلك فقد أكد القرآن الكريم في أكثر من موضع أن النبي بشر يأكل الطعام ويسقي في الأسواق ، ويتوفاء الله ، وأن مفهوم الخلود الجاهلي والوثني لا ينطبق عليه . وإنما الخلود خلود الأعمال والبطولة ببطولة الأعمال .

\*\*\*

ولقد رفض الإسلام تاليه النبي تحريراً لمفهوم التوحيد والإيمان بالله الواحد الذي له وحده حق العبودية والقدسية والاستعلاء الذي لا يصل إليه البشر .

ومن هنا : فقد حارب الإسلام مفهوم « عبادة الفرد » أو الغلو في تكريمه ، أو الإسراف في تقدير ذاته وجعل البطولة كلها ، والتكرير كله للعمل وحده .

وبذلك حرر النفس الإنسانية من عبادة الفرد ، ومن الوثنية التي صنعت عشرات الآلهة ، وأنصاف الآلهة في الأمم الوثنية ، وخلقت عبادة الأصنام والأوثان .

\*\*\*

وأنكر الإسلام المبالغات التي كانت تضفي على البطل من ميزات خارقة ، أو صفات عالية تفوق قدرات الإنسان الطبيعية ، وكلها تدخل في نطاق الأساطير .

وقرر الإسلام أن هذه النظرة إلى الإنسان البطل تجافي الحقيقة ، فإنه من المستحيل على الفرد مهما أتى من قدرة وفطنة وذكاء أن يكون له نفوذ إلاه قادر الذي له وحده مقاييس الأمور . ولقد ارتبطت عبادة الفرد في بعض الأمم بالعبودية التي كانت تتيح للملوك والساسة والأمراء حق التصرف بالاستغلال والموت والبيع للعبد ، الذين تحت إمرته .

هذه العبودية التي انتشرت في العالم القديم ( بابل وأشور ) . وسمرت نجد مصر . وأهلندا والصين . ثم بلغ هذا النظام العبودي أوجه عند الإغريق في القرن السادس ، ووصل في روما إلى أقصى صورة قبل ظهور الديانة المسيحية .

وقد دافع فلاسفة اليونان الكبار عن هذه العبودية ، وأقرها أكابرها ( أرسطو وأفلاطون ) ودافعوا عنها دفاعاً حاراً .

وقد بلغ عدد العبيد في روما عشرون مليوناً مقابل ٢١٤ ألف مواطن حر . وكان في أثينا أربعين ألف عبد ، بينما يبلغ سكانها الأحرار ٢١ ألف مواطن ، وحيث قامت الحضارة الرومانية بمعابدها وأبنيتها الشاهقة على أساس العبودية . وكذلك الأمر في الزراعة ، حتى توفي الامبراطور أوغسطس عن أربعة آلاف

عبد . وقد حطم الإسلام مفهوم العبودية . ودعا إلى الأخوة والمساواة ، وحرر معها مفهوم البطولة الذي كان مرتبطاً بالمفهود العبودي .

ولقد أعطى الفكر الغربي لمفهوم البطولة صوراً مختلفة منها : العبرري العظيم النابغة والقديس والبطل وأجرى ماكس شيلر الفيلسوف الألماني مقارنات واسعة بين هذه المفاهيم .

وأجرت مناقشات واسعة حول التاريخ وصانعيه : واختلفت نظرية الغربيين الليبراليين أصحاب مفهوم الديمقراطي والفردية عن مفهوم الماركسيين الاجتماعيين أصحاب مفهوم التفسير المادي للتاريخ ، وانقسم الرأي حول مفهوم توماس كارليل الذي أورده في كتابه : ( الأبطال وعبادة الأبطال ) وبين مفهوم نيشه الذي تحدث عن الإنسان الأعلى ، ومنه صدر مفهوم التفسير المادي .

أما عباد البطولة فيقولون : إن التاريخ في جوهره عبارة عن سير العظام . وأن التاريخ من صنع العباءة ، وأن العظيم هو البطل الذي غير مجرى التاريخ .

\*\*\*

ويرى أصحاب نظرية التطور : أن التاريخ سلسلة من الحوادث ، وأن العظماء نماذج للبيئة التي يعيشون فيها . وأن الظروف التي تخلقهم . وأبرز رجال النظرية المادية في البطولة : ( هوبرت سبنسر ) الذي يقول : إن الإنسان خاضع لمحیطه ، ويتطور بتطوره ، وأن التطور المادي هو أساس المجتمع ، وكل الرأين مسرف في اتجاهه مغال في تقديره للبطولة أو ضدتها ، ومفهوم الإسلام للبطولة أقرب إلى الصدق والاعتدال . فالإسلام لا يعطي البطل كل هذا التقدير ، ولا ينكر أثره في المجتمع ، ولكنه يرى أنه من صنع المجتمع ، وثمرة له ، ثم هو مغير للمجتمع ، وأن البطولة ترتبط بإنكار الذات ، وبالقيمة الأخلاقية .

وقد حاول الأساذ ( أرمان ) أن يتحدث عن بطولة النبي محمد صلى الله عليه وسلم في هذا المجال فقال : لقد أخفقت محاولاتي الكثيرة لإيجاد مؤرخ واحد يستطيع البرهنة على أن النبي محمدأً صلى الله عليه وسلم . كان وليد الحالات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي كانت تسود الجزيرة العربية في القرن السابع

بعد الميلاد ، ولم أجد بين المؤرخين أيضاً من يقدر أن يقول : لو لم يبعث النبي محمد صلى الله عليه وسلم لكان من الطبيعي أن يستعراض عنه بشخص يقوم بنفس المهمة التي اضطلاع بها .

\*\*\*

فقد قام محمد صلى الله عليه وسلم بأعمال خارقة حين جعل أبناء الصحراء أمة تمنت من المحافظة على المدينة ، وقدمتها إلى نصف أرجاء المعمورة .

وقد رسم القرآن الكريم صورة للبطولة تحديد مفهومها : فكل الأبطال الذين عرضهم القرآن : أبطال مقاومة لا يستسلمون أمام الظلم ، ولا يخونون رؤوسهم للعدوان ، ولا يخافون بل يقفون دائمًا موقف الصمود والمقاومة مرفوعي الرؤوس .

فقد كانت رسالتهم دائمًا هي رسالة التقدم والبناء . ومن هنا فقد عجزت قوى العدوان عن أن تقتلعهم أو تنتصر عليهم ، وكانت المقاومة عندهم إيماناً من أعماق النفس ، وسلاماً في اليد يعملان معًا في اقتطاع كامل بأنفسهم أصحاب رسالة .

لقد كان البطل دوماً في مفهوم الإسلام : « إستجابة » حاجة المجتمع والأمة ، وفق نواميس تكوينها التي قامت عليها ، ينبئ في وقت الأزمة من أعماقها ، ثم هو بعد ذلك يصنع الأحداث ويقود أتباعه إلى مرحلة جديدة من مراحل العمل فوق موجة من موجات التقدم .

ولقد كان الرسول صلى الله عليه وسلم - وسيظل - النموذج الإسلامي الأعلى للبطل ، وكانت صورته دائمًا وتجربته وعلمه موضع القدوة والأسوة طوال فترات التاريخ الإسلامي ومراحله ، وما يزال حتى اليوم موضع القدوة عند كل بطل وقائد . فهو الذي كان إذا اشتد البأس اتقى الناس به ، فيما يكون أحد أقرب إلى العدو منه ، وهو الذي وجده الناس عائداً من مصدر الصوت الذي أفرغ المدينة على فرس عري ، عندما خرجوا يتlimسون الخبر ، وهو الذي وقف في ( حنين ) كالطود بعد أن تفرق أنصاره على إثر هجمة مفاجئة من العدو ينادي الناس . ( إلى

إلى . . ) وهو الذي كان يفرق دائماً بين موقفه في الغار ، ولا قوة معه يلتمس نصر الله ، و موقفه في بدر ومعه القوة ، وحيث توجد القوة فهو وجل أن يكله الله إليها ، فهو يلتمس من الله نصراً مجرداً من الأسباب ، وهو البطل الذي لم تذهله الأحداث . والقائد الذي لم يهزمه قط ، وقد كون مكة خلال ثلاثة عشر عاماً جيلاً من القادة المغاوير . رياهم على البطولة والإيمان والتضحية ، فكتبوا صفحات بارعة من المجد ، وظل هذا الرعيل موضع إعجاب الأجيال المتواتلة .

ولقد استمد المجاهدون الأبطال من الرسول أبرز مفاهيم البطولة ، وسر عظمة صلاح الدين ، ونور الدين التاسهما من روح النبي ومفاهيمه وأسلوبه ، وهو نفسه مصدر النصر الذي حققه .

(١٠)

## اصطلاح المأساة

ما تزال هناك فوارق عميقة حول الشخصية والقدر ، الفكر الغربي الذي يستمد مقوماته من وثنية اليونان والرومان في ضوء هذا المفهوم تقوم المأساة التي تفرض الصراع بين الإنسان والإله ، والتي تنتهي دائمًا بهزيمة الإنسان . ولا شك أن هذا مفهوم وافد ، ومناقض تماماً لمفهوم الإسلام في البطولة وفي علاقة الفرد بخالقه الرحيم .

ويحاول الفكر الغربي أن يفرض على المسرح والقصة والبناء الفني للأبطال مفهوماً يقوم على أساس انتهاء القصة أو البطولة بأساة أو فاجعة ، ويقوم هذا التقدير الفني والنهاية الحتمية لكل قصة بطولة على أساس مفهوم وثني إغريقي قديم مصدره ما حاولت الأداب اليونانية من افتراضه من صراع بين الآلهة وبين الإنسان ، وهو افتراض يستمد وجوده من تاريخ طويل يقوم على أساس الأساطير ، وتقدير الأبطال ، وعبادة الفرد ، وتحويل بعض الأبطال القدامى إلى آلهة وأنصار آلهة ، وما يتصل بذلك من توزيع الاختصاصات بين الآلهة ، فمنها آلهة الحصاد ، وألهة الجمال ، وألهة الخمر ، وغير ذلك مما تزخر به الأساطير اليونانية التي اتخذها الأدب الغربي الحديث أساساً له ومصدراً .

\*\*\*

وقد أضيف إلى ذلك محاولة تصوير حياة بعض الأنبياء على هذا النحو من وقوع المأساة والقتل ، وهو ما يسمى نهاية الصراع بين القدر والإنسان والمفترض أن

(١) التراجيديا تعبر في غربى عن ما يسمى في القصة «المأساة» وهي عكس الملهأة .

يسقط الإنسان في هوة المأساة والهزيمة . وقد جرت محاولات في الأدب العربي الحديث لإدخال هذا المفهوم إلى المسرح العربي ، وعمد بعض كتاب القصة إلى إخضاع البطولات الإسلامية ، والشخصيات العربية لهذا المفهوم ، وبجملة ما يذهبون إليه يتعارض مع مفهوم الإسلام والثقافة العربية ، ويتعارض مع طبيعة الفكر الإسلامي ، والمزاج النفسي العربي الذي كونه القرآن الكريم ، وقام على أساس الإيمان بالله وعقيدة «القدر» بوصفها قوة دافعة ، أما المفهوم الغربي الذي يقوم على أساس عجز الإنسان أمام القدر ، بمعنى أن الإنسان دائمًا في موقف المغلوب ، وأن الإنسانية واقعة تحت ضغط قدر لا يرحم .

\*\*\*

هذا المفهوم لا يعرف العرب والمسلمون ، واستمداداً من مفاهيمهم وقيمهم المستمدة من الدين الإلهي ، والإسلام لا تقر هذا ، ولا تعرف به ، ومن المستحيل أن رابعة العدوية ، أو السيد البدوي كانوا يؤمّنون بهذه المفاهيم التي حاول بعض كتاب القصة إخضاعها لنظرية غربية وثنية : نظرية الصراع بين الإنسان والقدر . ذلك لأن الإسلام حرر الروح الإنسانية من هذه المفاهيم الوثنية الجاهلية . بل لقد دحض الإسلام نظرية «الخطيئة» التي حاولت الأساطير أن تربطها ببعض الأديان أو بعض الأنبياء . ذلك لأن خطيئة آدم إنما كانت خطيئة ذاتية تتعلق به وحده . وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا المعنى في إفاضة ووضوح . وقرر أن آدم تلقى من ربّه كلمات فتاب عليه ، وأنه لا تزر وازرة وزر أخرى ، ولا صلة مطلقاً بين خطيئة آدم وبين الناس . وأن الفكر الإسلامي لا يؤمّن بانسحاق الإنسان . بل بكرامته وسيادته تحت حكم الله ، ولا يقر مفهوم الصراع الذي ينتهي بضياع البطل .

وقد واجه كثير من الباحثين هذه النظريات الوافدة التي يلتقي فيها مفهوم البطل بين اليونانية واليهودية وال المسيحية الغربية ، وهو فكر مستمد من نظرية الخطيئة الأصلية . وقد أشار إلى هذا المعنى . الدكتور شكري عياد في معرض مناقشة بعض المسرحيات التي اخذت هذا المفهوم الواحد فقال : «نرى أن هناك أسباباً أساسية في نظرتنا إلى الحياة تجعل شخصية البطل التراجيدي ، كما يعرفها

الأدب التمثيلي الغربي بعيدة عن إحساسنا الأصيل بحيث إننا قد نستمتع بمشاهدتنا ، ولكن لا نستطيع أن نخلقها وقرائتها في أدبنا خلقاً.

\*\*\*

ومفهوم التفكير (عن الذنب) موجود في تراثنا . ولكننا نلاحظ أن فعل التفكير لم يستعمل في القرآن الكريم إلا مستندا إلى الله . ( ويکفر عنکم سیئاتکم ) .

ونفهم من ذلك أن الله يمحو ذنب الإنسان التائب ، وفي تراثنا كلمة هامة هي كلمة « العصمة » . والفقهاء يقررون عصمة الأنبياء من الذنوب في نفس الوقت الذي يجمعون فيه على أنهم بشر ، وكل إنسان يجب أن يلتجأ إلى الله : ( ومن يعتصم بالله فقد هُدِيَ إلى صراط مستقيم )<sup>(١)</sup> .

والنتيجة هي إننا في نظرتنا إلى الحياة يمكننا أن نفهم الضعف والجريمة ، ولكننا نفهم أيضاً أن الإنسان يجاهد ضعفه أو ميله إلى الجريمة جهاداً مستمراً . وأن هناك قوة علياً تسنده في ذلك . ونحن نشارك مع البشر جميعاً في اعتقادنا أن العقاب الذي ينزل بالخطيء هو كفارة أو تكفير عن ذنبه ، إلا أننا نعطي قيمة كبيرة لجهاد النفس ، ونرى أن القوة العليا تكون دائماً قريبة منا في هذا الجهاد .

\*\*\*

وهذا التصور للذنب أو الجريمة من الناحية الروحية مختلف إلى درجة كبيرة عن التصور الغربي الذي لا يزال مرتبطاً بتراث اليونان ، كما نراه في تراجيدياتهم .

فالتراجيديات اليونانية حين تصور لنا سقطة البطل تفترض أن هناك صراعاً بينه وبين القدر ، وبينه وبين نظام الكون الذي لا يفهمه ، أولاً يسلم به دون فهم ، إلا حين يرى هلاكه .

ولهذا تكون سقطة البطل في التراجيديات اليونانية شيئاً نابعاً من إنسانيته

---

(١) سورة آل عمران من آية ١٠١ .

نفسها راجعاً إلى إستعماله لعقله وقوته كشأن «أوديب» الذي حاول بكل ما في الطاقة الإنسانية أن يتتجنب الواقع في المحظور ، ولكن قضاء الآلهة «اليونانية» نفذ في آخر الأمر ، وكان ما لا بد أن يكون . ذلك هو البطل اليوناني . أما البطل المسلم فهو أكثر وعيًا بالنسبة إلى دوافعه ، وأعظم إيماناً بالقدر ، ولا أظن أن ذلك راجع إلى أنها تتجاوز عصر الملاحم بعد . ففي كل أطوار حضارتنا بارتفاعاتها وانخفاضاتها لم نتصور الإنسان قط على أنه محكوم عليه بالخطأ ، وإنما تصورناه مركزاً للصراع متسمراً بين الخير والشر . وهو ميدانه ، والقابض على السيف فيه ، ولم نتصور صراعه مع القوى الخارجية إلا نتيجة لهذا الصراع الداخلي وتحقيقاً له<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ولا شك أن القصة التراجيدية أو المسرحة وفق المفهوم الغربي تصادم النفس العربية الإسلامية من ناحيتين .

(الأولى) من ناحية الصناعة والتلقيق . فالنفس العربية الإسلامية تؤ من الواقع ، والواقع يؤكد أن عشرات من الأبطال لم تنته حياتهم بالأساة . إذ أنهم لم يصادموا الأقدار . بل كانوا مثالاً عالياً للرحمة والعطاء ، وقد استطاعوا أن يقدموا لأمتهم إضافات جليلة ، وحققوا أعمالاً باهرة .

(الثاني) هو قصر القصة على أن تنتهي بالهزيمة : فشرط المأساة ( وهي عمل فني ) وليس صورة واقعة من الحياة أن ينهزم فيها الباطل دون الحق ، وأن يهوي الإنسان الطيب وينتصر الشرير على حد عبارة مؤلف كتاب المصطلحات الأجنبية .

والواقع أن القصة في مفهوم الأدب العربي ، وفي منطلق الحياة نفسها ، ووفق مقاييس الحق والعدل الإلهي لا بد أن تنتهي بانتصار الحق وسقوط الباطل والشرير ، وأن هذا المفهوم الذي فرض على المأساة والمسرح الغربي إنما يستمد وجوده من بروتوكولات صهيون التي ترمي إلى خلق جودائم من التدمير ، وإعلاء قيم الشر والباطل ، وانتصارهما في وجه الحق والخير .

---

(١) عن بحث له بمجلة الثقافة ١٩٦١

ولا شك أن خضوع الأدب الغربي الحديث لهذا المفهوم يعد مجازفة حقيقة للواقع وللصدق ، ومعارضة أكيدة للنفس الإنسانية في نظرتها وأصالتها التي تلتزم دائمًا الخير والضياء والحق . وأن محاولة دفع المفاهيم الوثنية الإغريقية إلى القصة والمسرح ، وإعلاء طابع الطقوس والموسيقى الجنائزية ، والصيحات المحدودة والاستعراضات الصاخبة . كل هذا منها بدا في ظاهره مثيراً . فإن النفس الإسلامية العربية تصد عنه ، ولا يجد لديها تقبلاً .

ولا شك أن المزاج النفسي العربي بطبيعة تكوينه في ظلال المسجد ، وهتاف الله أكبر ، والأذان قد شكل لنفسه جرساً خاصاً يستريح له ، ويجد في سماعه طمأنينة المتصلة بالله خالق الكون كله .

## النَّبُوَّةُ وَالْعَبْرِيَّةُ (١١)

هناك فوارق دقيقة بين المصطلحات ، تحاول أن تنفذ منها دعوة التغريب لأساد المفاهيم الدقيقة في الفكر الإسلامي . من أبرز هذه الفوارق ما بين النبوة والعبقريّة . فقد جرت مجادلات لتصوير الأنبياء بالبطولة أو الرعامة أو العبرية . وهي محاولات تحاول أن تخرج هذه الشخصيات التي تستمد وجهاً من السماء ، تحاول إخراجها عن حقيقتها وجوهرها .

خطران واجها سيرة الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ، ويواجهان سيرة كلنبي مرسى مؤيد بالوحى ، هذان الخطران هما : التفسير المادي للتاريخ ، والتفسير النفسي للتاريخ ، وكلاهما يستمد مصادره من الفلسفة المادية التي تنكر عالم الغيب كله بما فيه من نبوءة ووحي ورسالات سماوية .

ومن هنا فإن الاعتماد على كلا المنهجين أو أحدهما إنما يخرج سيرة النبي من أعظم مصادرها ، وينكر أبرز مفاهيمها ، وأقوى عوامل الإعجاز فيها . وبذلك لا ينكشف على وجه الحقيقة جانب القوة غير الطبيعية التي ما زالت موضع دهشة بعض الباحثين والمستشرقين ، والتي حفقت انتشار الإسلام وتتوسعه في أقل من مائة عام . وبدون هذه الجوانب التي تتخطاها الفلسفة المادية ، ومذاهب التفسير المادي ، والتفسير النفسي للتاريخ لا يمكن الكشف عنها أو إبرازها .

ونقطاً آخر هو : مساواة شخصية النبي عليه الصلاة والسلام المؤيد بالوحى بشخصيات الصحابة ، وهم ليسوا على درجة واحدة مع النبي صلى الله عليه وسلم ، ولن يكونوا . فهو الصادق المصدق الذي لا ينطق عن الهوى ، وهم

رجال يخطئون ويصيرون . ومن هنا فمن غير المنطق الصحيح إطلاق عبارة العبرية أو البطولة أو العظمة الإنسانية على النبي وعلى الصحابة بدرجة متساوية . أو أن تدرس حياتهم جمِيعاً في نطاق واحد . ومن هنا تختلف النبوة عن العبرية ، وتحتَّل النبوة عن البطولة ، والعظمة الإنسانية في جانب جوهرى ضخم هو جانب « الوحي » ، وفي تقرير الباحثين أن ما بين النبوة وال عبرية واسع ، عميق . ذلك أن النبوة تقوم على الوحي والإخبار عن الله تعالى . أما العبرية فهي في تقدير الباحثين نوع من الإلهام والذكاء والبراعة ، وربما وصف عمر بال عبرية على حد قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ( وقد كان محدثون ، فإن يكن من أمتى أحد فإنه عمر بن الخطاب ) . أما الأنبياء فلا يوصفون بذلك .

والمحدثون هم الملمهون في إصابة الحق والصواب في حل المعضلات . ومن الخطأ أن يوصف النبي بال عبرية أو بالزعامة السياسية ، أو بأنه رسول الحرية ، أو بالبطولة ، فإن هذا كله إنما يعني التباس تفسير مادي دنيوي لأعمال الرسول . وذلك يجردها من طابعها الجامع بين شخصية النبي وقدراته الفائقة كبشر ، وبين تأمين الوحي له ، وتوجيهه كرسول ونبي مرسل من عند الله . ( قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي<sup>(١)</sup> ) .

ولقد كتب كثير من المستشرقين وكتاب الغرب عن النبي محمد على أنه بشر عظيم ، ومصلح كبير ، وبطل عبري ، وتابعهم بعض كتابنا في هذا الاتجاه دون أن يستطيعوا الالتفات إلى الفوارق الضخمة بين النبوة والبطولة .

\*\*\*

ومصدر الخطأ في الكتابات أن أصحابها التمسوا منهاج الغرب في دراسة الترجم والشخصيات والاعلام ، وأنهم أقاموا دراساتهم عن الرسول وفق أسلوب غربي وضعه الباحثون في الغرب لدراسة اعلامهم . وأبرز هذه المنهاج هي أسلوب لمبروزوا ، وأسلوب أميل لدورفيج ، وكلاهما يصدران عن الفلسفة المادية ، وينكران النبوات ، ولعل أبرز مفهوم لعظمة نبوة محمد النبي ، والفارق

(١) سورة الكهف من آية ١١٠ .

بينها وبين البطولات والعقريات . إنما يمثل في حوار أبي سفيان ، والعباس بن عبد المطلب حين وقف أبو سيفان ينظر إلى جيش المسلمين ، وهو يشق طريقه إلى مكة فقال :

يا عباس : لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيماً .

وأجاب العباس في سرعة وفهم وعمق : إنها النبوة يا أبا سيفان .

ولا شك أن الإسلام منهجه الصريح الواضح المستقل في دراسة الإعلام ، وفي فهم البطولات ، وهو فهم يقوم على أساس من أصوله الواضحة الصريحة ، والتفرقة الواضحة بين أوليائه وخصومه .

\*\*\*

فلا يستطيع الباحث المسلم أن يسلك في منهج واحد شخصيات مختلفة لمجرد أن لها أسماء لامعة دون أن يكون الإسلام هو الفيصل في تقدير هذه الشخصيات وبطولاتها .

وأخطر المناهج في تفسير البطولات الإسلامية والنبوة هو المنهج الفلسفى الذى يستمد أصوله من الفلسفة المادية . ذلك أن للقرآن منهجاً واضح الدعائم والدلائل يمكن أن يطبق على كل ما يتصل به من تاريخ أو بطولات . أما منهج الفلسفة في تفسير الإسلام وبطولاته ، فهو منهج غير مؤهل . ذلك لأنه يعمل في غير ميدانه ، ومقاييس الأمور بأقيسة عاجزة عن أن تصل إلى أبعاد القضايا التي يتصدى لها .

ذلك لأنه منهج يقوم على المعرفة المادية الحسية العقلية التجريبية ، وهى ليست في منهج المعرفة الإسلامية إلا شق واحد . أسلوب متكامل يرتبط فيه العقل والقلب ، والحس والوحى ، وعالم الغيب ، وعالم الشهادة . أما خطأ مدرسة يومبروزو في تقييم البطولات والشخصيات ، فإنها ترد عظمة العظماء إلى ملكاتهم الممتازة وحدها . فمللkatas الممتازة في الأفراد هي مفتاح تفسير هذه البطولات .

وهذا المنهج الذي اعتمد عليه بعض كتاب التراجم والعقريات لا يقل عن التفسير المادي للبطولة فساداً وأضطراباً .

وهو عاجز حقاً عن أن يفسر بطلة أبي بكر وعمر وخالد وغيرهم . ذلك أن العقيدة الإسلامية قد حولت هذه الشخصيات ، وأجرت تغييراً كبيراً في مفاهيمهم وتصورهم للأمور وتقديرهم للقيم . وقد استطاعت أن تخلق هذه الشخصيات خلقاً آخر في ضوء التوحيد والحق والعدل والإيمان والأخلاق . وقد أخرجتها عن جلدتها القديم في سلوكها وتفكيرها ومزاجها النفسي والاجتماعي .

ويظهر ذلك جلياً في ذلك التحول الخطير الذي طرأ على عمر وخالد وغيرهم . فقد تعارضت مقاييس الإسلام مع مفاهيمهم القديمة تارضاً تماماً في كثير من الأحيان ، فاختلاف الولد مع أبيه ، والأم مع ابنها . بل قتل الأخ بعد إسلامه أخيه أو أباه الذي كان على الشرك . وطلب المسلم من النبي عندما علم أن الإسلام قد أهدر دم أبيه أن يسمح له بقتل أبيه ، ويظهر ذلك التحول واضحاً في موقف النساء التي كانت تثير الدنيا لموت أخيها صخر في الجاهلية ، فإذا بها بعد الإسلام تقدم أربعة هم أعز أبنائها ، وفلذة كبدتها إلى الشهادة فرحة باستشهادهم ، راضية نفسها بنصر المسلمين .

\*\*\*

ومن الحق أن التكوين الموروث ، وطبعات النفس وملكاتها عنصر هام من عناصر الشخصية ، ولكنه لا يستطيع وحده في مفهوم الإسلام وفي بيته أن يفسر الشخصية ، أو يلقي الضوء الحقيقي على تصرفاتها . وأن الاعتماد على الملكات النفسية وحدها يمحى جانبأً هاماً هو دور العقائد والتربية ، وينكر أثراً هاماً في توجيه الأشخاص ؛ ولا شك أن التربية الإسلامية التي أقام الرسول صلى الله عليه وسلم أصحابه وأتباعه عليها ذات أثر كبير في التشكيل النفسي والعقلي الجديد هذه النازج من أصحابه الذين كتبوا صفحة جديدة في مفهوم البطولة يختلف في مضمونها وتفسيرها عن البطولات الأخرى ، والتي تعجز المناهج الغربية في تفسير البطولة عن استيعابها .

أما مذهب (أميل لدو فيج) فهو مذهب بعيد كل البعد عن الأصالة والفطرة ، وهو واحد من هذه المذاهب التي أقامتها الصهيونية العالمية لتحرير

البطولات وتدميرها ، وهو حلقة في تلك الأيدلوجية الطاغية التي عمدت إلى تعرية البطولات وتفریغها من العظمة والكرامة .

ويعلن (أميل لدورفيج) في وضوح أنه يضيف من الخيال ، وأن يتکيء على جوانب الحب والغرام ، وأنه يعود على سحق الوجوه وسمات الأجسام ، وعلى الفراسة ، ويقول : [ تستطيع<sup>(١)</sup> أن تكتب قصة تاريخية عن الجندي ، وتسرد إلى جانب حروبه وفتوحه حادثة من حوادث الغرام والعشق ، وعند ما أبدأ سيرة أحد المشاهير (جيتي أونابليون) مثلاً . فإني لا أعني بفلسفة الأول ، أو انتصارات الثاني . بل أفحص صورة كل منها ، وأقرأ خطاباته ، وأعرف حوادث عشقه ، أو أحاديث المرأة التي كان يحبها . فإن في فسيفساء غرائزه وأهوائه الرفيعة والوضيعة التفسير الصحيح لشخصيته ] .

ويقول : حاولت أن أثبت أن الطباع البشرية واحدة . أي أن طباع الرجل العظيم ، وطبع راعي الغنم واحدة متشابهة .

ويقول : أنا أثبت أن العظاء إن هم إلا مثلك في أكثر الأشياء ، وليسوا خلائق أرقى خيراً كما يبدو لبعض الناس .

وما فهمه محدثة : أنه يولي اهتمامه بأماكن الضعف والخمار في طباع العظاء وأعماهم ، وأنه يحاول أن يقرر أن عظاء الرجال ليسوا إلا بشراً في كل شيء ، وأن الفروق التي تفصل بينهم وبين غيرهم من الأوساط العاديين هي فروق لا تمثل الجوهر .

ولا شك أن مفهوم لدورفيج مستمد من مفهومين واضحين : هما : التفسير المادي للتاريخ ، ونظرية فرويد في إعلاء الجنس والغرائز البشرية ، وهو امتداد لها في محاولة لتدمير كل الأعلام الذين وضعهم التاريخ الأوروبي موضع التقدير والإعجاز ، وأنه معارضه كاملة لمفاهيم ومذاهب تقدير البطولة والعظمة الإنسانية .

وبعد : فإن كلا المذهبين (مذهب لمبروزو ، ومذهب لدورفيج) ، مختلف كل الاختلاف عن المفهوم الإسلامي للتاريخ والبطولة . هذا المفهوم الذي يعلي

(١) محمد عشري الصديق في محادثة خاصة معه (يناير ١٩٣٠) .

شأن الأعمال ، والذي يفرق بين النبوة والعبقرية .

وقد عرض الدكتور محمد أحمد الغمراوي هذه التفرقة فقال : إن محاولة وصف محمد صلى الله عليه وسلم بأنه عبقرى من العباقة هي محاولة توحى بأنه لا نبى ولا رسول بمعنى الدينى المعروف في الأديان المزيلة ، والناشيء الذى يقرأ بعد عبقرية محمد : عبقرية أبي بكر . وعقبالية عمر مثلاً لا يمكن أن يسلم من إيحاء خفي إلى نفسه أن محمداً وأبا بكر وعمر من قبيل واحد . عبقرى من عباقة ، وإن يكن أكبرهم جميعاً كالذى سمي النبي صلى الله عليه وسلم (بطل الأبطال) فلأولئك أنه واحد من صنف ممتاز من الناس ، متجدد على العصور . بدلاً من صنف اختتم به صلى الله عليه وسلم ، صنف الأنبياء والمرسلين من عند الله .

« فالنبي والرسول يأتيه الملك من عند الله من وحي ، ومن كتاب . وليس كذلك العبقرى ، ولا البطل . فالنبوة والرسالة فوق البطولة والعبقرية بكثير ، وكلم في الصحابة رضوان الله عليهم من بطل ومن عبقرى ، وكلهم يدين له صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله إلى الناس كافة في ذلك العصر وما بعد وأنه خاتم النبيين » اهـ .

\*\*\*

أما محاولة تصوير النبي المرسل المؤيد بالوحي بأنه (رسول الحرية) . فإنه يستهدف إنكار الوحي والنبوة والرسالة ، ووضع النبي صلى الله عليه وسلم في صورة بطل ظهر في أمة . فاستطاع أن يقودها ويجدد حياتها ، ويصلح مجتمعها .

وتنطلق هذه النظرية من مفهوم النظرية المادية ، فهي تتجاهل النبوة والوحي ، وتقوم على أساس المنهج الغربي في فهم البطولة . وتحاول أصحاب هذا المنهج تجاهل كل ما أيد الله به رسوله من أمور غير معتادة ، ويجرون مجرى المستشرقين في الادعاء الباطل بأنه صلى الله عليه وسلم تلقى من بشر أو عامة بشر ، وأنه أخذ من الرهبان والاخبار ، أو أنه كان يعد نفسه قبل البعثة لقيادة أمته ، أو أن الوحي كان مناماً . وأن الإسراء كان حلمًا من الأحلام .

والواقع أن هذه الشبهات جميعاً إنما تتصيد لها خصوم الإسلام من الأساطير

و والإسرائيليات التي جرت محاولات ضخمة لإضافتها ، والتي قامت المناهج العلمية في تحقيق الحديث والسنّة على تحريرها منها .

ولقد تأثر كثير من الكتاب الذين اتصلوا بالفكرة الغربية بمفاهيم المسؤولية ، فلما عادوا لينظروا في سيرة الرسول لم يستطيعوا أن يحرروا أنفسهم من الطابع «المادي» أو «الوثني» أو من مفهوم الحرية الغربية . وغاب الفهم عنهم الفارق العميق بين النبوة من ناحية ، وبين البطولة أو العبرية من ناحية أخرى مما دفعهم إلى تفسير البطولات الإسلامية بذاته الغرب ، ورد عظمتهم إلى الملوكات الموروثة . بينما خلق الإسلام هؤلاء خلقاً جديداً . ذلك أن هناك فوارق عجيبة بين حياة هؤلاء الأعلام ، وتكونهم النفسي والاجتماعي قبل التقائهم بالنبي ، وبعد أن صاغهم صياغة جديدة وفق مفهوم القرآن ، وعلى هدى التوحيد الخالص ، وفي ضوء الأسوة الحسنة (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة<sup>(١)</sup>) إن الذي صاغ هذه النفوس هو مفهوم (العقيدة الإسلامية) وليس مفهوم الملوكات الموروثة ، أو مفهوم البطولة السابق للإسلام ، وهو مفهوم كان يقوم على الاستعلاء والفخر . ولا شك أن العقيدة قادرة على أن تغير النفوس وتصوغها من جديد . وفي هذا ما يعارض رأي بعض القائلين بأن المجرم إنما هو مجرم نتيجة غرائزه وأعصابه وملكاته . ولذلك فهو لا يعاقب - هذا المفهوم الذي يعارضه الإسلام معارضة واضحة ، ويكشف في سيرة هؤلاء الأعلام كيف تحولت شخصياتهم ونفسياتهم بعد الإيمان بالله . وأصبحت خلقاً جديداً .

أما بالنسبة للأساطير ، فقد جرت محاولات جريئة في العصر الحديث لإعادة إدخال الأساطير إلى السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي بعد أن كانت مهمة المصلحين والعلماء على طول التاريخ تحرير الفكر الإسلامي منها وإقصائها عنه .

وقد حاول بعض الكتاب تجديد هذه الأساطير ، وبعثها وإضافتها إلى السيرة أو وضعها على هامشها ، وذلك بعد أن اندر هذا اللون من الأدب ، ونقيت السيرة النبوية منها ، كما عمل الكثيرون على الكشف عن هذه الإسرائيليات في تفسير القرآن المختلفة .

---

(١) سورة الأحزاب آية : ٢١ .

وقد كان المهدى من هذه الإسرائيليات فى إقامة « ميثولوجيا »<sup>(١)</sup> إسلامية لفساد العقول والقلوب من سواد الشعب ، ولتشكيل المستيرين ، ودفع الريبة الى نفوسهم في شأن الإسلام ونبيه ، وقد كانت هذه غاية الأساطير التي وضعها عن الأديان الأخرى ، واستمساك رجال الدين في بعض العصور بهذه الأساطير ، ورميهم من لا يؤمنون بها بالمردود والإلحاد هو الذي يسر رغبة الكثرين عن هذه العقائد التي يفرضها العقل ، وإن اتهما في إيمانهم . ومن أجل ذلك ارتفعت صيحة المصلحين الدينيين في مختلف العصور ، وارتفعت صيحة الشيخ محمد عبد العصر الأخير لتطهير العقائد من هذه الأوهام<sup>(٢)</sup> .

والواقع أن الإسلام لم يعرف الأسطورة ، وكذلك الأدب العربي ، ولقد ساق المستشرقون والمبشرون حملة ضخمة على الفكر الإسلامي لخلوه من « الأسطورة » التي تعد في نظرهم فناً عالياً من فنون الأمم الراقية . ولقد كان الفكر الإسلامي والأدب العربي واضحًا صريحاً قادرًا على الفهم والتغيير دونما حاجة إلى الظلال والرموز . ولذلك فلم يكن في حاجة إلى الأساطير ، أو إلى الرمزيات ذات الظلال والأصوات .

---

(١) الميثولوجيا : هو علم الأساطير ، أو ما يسمى بالأحداث الخارقة والخلافات وما غير التاريخ الصحيح .

(٢) الدكتور محمد حسين هيكل : راجع البعض بالكامل في كتابنا المعارك الأدبية .

(١٢)

## الفنون الجميلة

ما هو مفهوم الإسلام للفن ، وما هو الفارق العميق بين هذا المفهوم ، وبين مفهوم الفكر الغربي . إن الإسلام يقر الفن ، ويعلن من قدره ، ويسمو به فوق كل زيف ، ولا يقر الكشف أو الإجابة ، ويربط قيم الفن بالأخلاق .

إن أبرز مفاهيم الإسلام هو التوازن بين الروح والمادة ، وتكاملها من أبرز مفاهيمه تقديم الخلقي على الجمالي ، وتقوم المفاهيم جميعها على أساس التوحيد ، وتدور في دائرة الحق والعدل وإيمان بالله ، وتتحذى من الأخلاق طابعاً واضحاً ، وإطاراً شاملأً .

فالفنون لا تخرج عن أنها وحدة من الكل المتناسق ، وهي عنصر بناء يتلاءم مع العناصر الأخرى ، وترمي كلها إلى بناء الإنسان الرباني الإيجابي الذي لا يتحطم بالإسراف في الترف واللذات ، ولا يحمد بالإسراف في الزهد والرهبانية .

وأخلاقية الفن التزام أصيل صادق ، لا تنفك عنه الفنون الجميلة والأداب ، والفكر الإسلامي لا يفصل بين الفنون وبين الأخلاق . بل يواكب بينها ، ويجعل الأدب والفن أخلاقياً وصادقاً في نفس الوقت . ذلك أن بناء الإنسان الفكري والمتصل بالذوق والحس لا ينفصل عن شخصيته كلها . ومن هنا فلا بد من التكامل بين الروحي والمادي . وبين الجمالي والخلقي .

ولذلك لا يقر الإسلام مفهوم « الكشف » في الفنون والأداب ، ولا التصوير القائم على الإباحة ، ويرتفع عنه ويتسامي .

ذلك أن هذا الاتجاه إلى الكشف والإباحة في الأداء الأدبي والفنى يتعارض

مع طبيعة النفس الإنسانية ومزاجها الفطري ، وذاتيتها القائمة أساساً على الإيمان بالشرف والعرض ، وإعلاء شأن الخلق والعفة ، ورعاية الأسرة التي تُنحرف عن الأصالة ، وتضطرب بانحرافها عن هذا المنهج .

\*\*\*

وقد صور هذا المعنى الدكتور شاكر مصطفى في عبارة موحية حين قال :  
( القيم في ثقافتنا فوق الجمال قبل الجمال ، حتى لتكاد الثقافة الإسلامية كلها تكون ثقافة القيم ، الإغريق جعلوا حتى الآلهة لغوا من الفن ، والحضارة الغربية منذ عهد النهضة أطلقت الجسم للعربي ، وعبدت الجمال على حساب الخير ، أما نحن فنؤمن بالتوافق بين الروحي والمادي ) .

( نحن مع ضباب الغيب ، ومن كثافة المادة على مدى واحد ) .

( الترفا أنا غريبة عنا ، المادة ما ملكت منها الرقب ) .

أبداً ما حجب ما وراء الوجود عنا الوجود ، ولا محال عالم الغيب عالم الشهادة ، روحيون روحية إيمان ، ما ديوون ما كانت المادة إنسانية أخلاقية ) .

( ثقافتنا متصلة باللماضي العربي متصلة لا مكررة ) .

( لدينا معشار للحشمة في السلوك والعاطفة ، ونطلب منه أن يكون ضابطاً لشهواته سمحاً كريماً ) .

( والإحساس بالزمن لدينا وتر مشدود بين الأزل والأبد ) . ا.هـ .

\*\*\*

ومن هنا نجد التباين الواضح في مفهوم الفنون الجميلة بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي الذي يعتمد مذاهب الفلسفة اليونانية في فصل الفنون والآداب عن الأخلاق . منذ أعلن ارسطو أن جمال الأدب لا يستند إلى الأخلاقية ، وإنما هو معنى منعزل لا شأن له بأية قيمة خارجية .

وليس كذلك الفكر الإسلامي الذي يقوم على التكامل بين الفنون والآداب والمجتمع والدين والحضارة . وقيام مفهوم الإسلام « أخلاقي توحيدى » يتسامي بالغراائز ، ويرتفع بالنفس الإنسانية إلى الكمال دون أن يبعد عن الواقع . وقد عُدَّ

الفن في نظر الفكر الإسلامي أداة تجميل الحياة ، ووسيلة للسعادة الروحي والنفسى بتحرر الإنسان من أهوائه وغرايئه ودفعه في نظرة حرة إلى الكون والوجود . وما تزال النظرية العلمية في الفنون قريبة من مفهوم الإسلام ، وهي تعرف بأن حياة الفن قائمة على الضوابط ، وأن محاولة تحرير الفن من كل قيد لا يحقق عنصر الجمال ، وأن الحرية المطلقة ليست هي الجمال ، وأن الضوابط في الفن هي روح النظام . أما الحرية فهي منهج القبح ، وأن الفن له هدف وتصميم ، وأنه يعتمد على مملكة التنظيم ، ويستمد وجوده من الواقع والحقيقة ، ويخدم قيم المجتمعات ، وكل من يخلو من هذه المفاهيم لا يعد فنا .

ومعنى هذا أن النظرية الجديدة في الفن ، والمطروحة بقوة في مجال الفنون والأدب في السنوات الأخيرة هي نظرية تعارض الفطرة والذوق الإنساني بصفة عامة قبل أن تعارض مفهوم الإسلام نفسه . ولقد وجهت إلى الحركة السريالية وغيرها نقدات كثيرة ، ووصفت بأنها ليست فنا ، لأنها خرجت عن قواعد الفن ، فهي اخلاط من الصور ، وأشتات من الأحساس .

\*\*\*

وقد شهد (تولstoi) ، بأن إعراض « الفن » عن تصوير العواطف المنشقة من الإدراك الحسى الدينى جعله يتوجه إلى طلب المنفعة ، وأشار إلى أن المتع الإنسانية لها حدودها التي اقامتها الطبيعة . وقال : إن فقدان اليقين الدينى قد أقفر موضوعات الفن ، وقصر الاستمتاع بها على طبقة محدودة من طبقات المجتمع .

وقد دارت مناقشات واسعة في مجال الفكر الإسلامي ، والأدب العربي الحديث بين النظريتين الواقفة التي تقول بتقدير الفن لجماله فحسب ، وبين النظرية الأصلية التي تقول بأن تقدير الفن يقوم على أساس جماله وأخلاقيته معاً . ولا شك أن نظرية إطلاق الفن من كلقيود . هي نتاج من آثار الوثنية الدينية في صورها المتعددة . كذلك هي أثر من آثار الفلسفة الماسونية التي أنشأتها اليهودية العالمية في عصر التنوير الأوروبي . والتي تصدر لها رجال الماسونية الكبار . أمثال : فولتير ، وروسو ، وديدرى . ومن جاء بعدهم ، ثم كشف بروتوكولات صهيون عن الهدف منها في أكثر من موضع . وخاصة قولهم في البروتوكول الرابع .

إن لفظ الحرية تجعل المجتمع في صراع مع جميع القوى ، بل مع قوة الطبيعة . وقوة الله نفسها ( جل الله وعلا ) .

وإن سيطرة القوى اليهودية والصهيونية العاملية على الفنون ، هو أثر من آثار هذا التوجيه الذي يراد به هدم القيم الإنسانية التي جاءت بها الأديان .

\*\*\*

ولقد أشار الكثير من الباحثين إلى ( أدب المجنون والمدنة ) الذي أصبح يتهدى الثقافات المختلفة ، والذي أصبح يؤلف جزءاً كبيراً من الفنون والأداب المطروحة في سوق الأدب العربي ، والفكر الإسلامي .

وقد حذر الكثيرون من المفكرين بمدى خطورة هذا اللون على الأخلاق ، وإفساده للذوق ، وكيف يراد ( إنقاذ ذلك التيار إلى صلب التكوين العقلي والنفسي ، ليترك أثراه السيء في صميم الأوضاع السياسية والاجتماعية ) .

والمعروف أن مصادر هذا الأدب تمثل في الفلسفات المادية التي ( تبرر انتهاك حرمات العدالة ، والإنصاف ، والفضيلة على أساس الفكرة التي تقول بأن البقاء للأصلح ، والحق للقوية ) والتي ( تتكرر الروحانية التي هي عنصر أصيل في الثقافات الشرقية ) .

وتحاول هذه المذاهب جميعاً ( تحريض الأشياء من جميع القيم فاضلة كانت أم غير فاضلة ، وتفتیشها بمقاييس الحالية الراهنة <sup>(١)</sup> ) .

ولا شك أن هناك خلافاً واسعاً، وتبانياً أكيداً بين طبيعة هذه المجتمعات، وما تضطرم فيه من أحاسيس وعواطف ، وبين المجتمعات الإسلامية التي تشكلت أساساً ، والدين جزء منها ، والأخلاق رباطها الذي يربط مختلف القيم ، ويمثل جوهرها .

ومن هنا كان لا بد من الدفاع عن المقومات الأصلية للفكر الإسلامي ،

---

( ١ ) من بحث الدكتور عمر حليق : الرسالة سنة ١٩٥١ .

والثقافة العربية ، وتحدي هذه التيارات الدخيلة .

\*\*\*

وقد صور الدكتور محمد أحمد الغمراوي موقف الفنان من الحياة ، وتطابقها مع الإسلام فقال : « إذا كانت هذه الفنون من روح الفطرة وجب أن لا تخالف أو تناقض دين الفطرة ، دين الإسلام في شيء ، فإذا خالفته في أصوله ، ودعت صراحة أو ضمنا إلى رذيلة من أمehات الرذائل التي جاء الدين لمحاربتها ، وعاقت الإنسان أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لإيجابها على الإنسان حتى يبلغ ما قدر له من الرقي في النفس والروح ، وإذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا . فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطلة ، فنون جانبت الحق ، ودابت الخبر ، وأخطأت الفطرة » .

( ١٣ )

## لِقاءَ الْأَجِيَال

هل بين الأجيال صراع أم لقاء، إن هناك محاولات تفرضها التبعية لبر وتوكلات صهيون، ولدعوة التفريغ، ولمحاولة تدمير مقومات المجتمع الإسلامي تحاول أن تفرض مفهوم الصراع بين الأجيال . بينما الواقع يقرر أن ما بين الأجيال لقاء لا صراع.

إن مفهوم الإسلام يرى أن هناك تكاملاً بين جيل وجيل، قوامه تكامل بالتلقي، وعطاء بالتجربة.

ويتردد القول بأن ما بين الأجيال هو صراع، وخصومة، وتضارب وتعارض . والحق أن ما بين الأجيال ليس كذلك ، ولكنه لقاء وأمانة ، وبناء على أساس وفكر متصل ، وارتباط بين القديم والجديد . والماضي والحاضر ، وإخراج للحي من الميت ، وعطاء من صاحب التجربة ، وطموح من الجيل الجديد في أن يكسب كل ما سبقه إليه الجيل الماضي ليزيد عليه وينمي

ولقد علت في ظل التحديات التي يمر بها العرب والمسلمون . وهي تحديات الغزو الثقافي ، وال الحرب النفسية وأثر النكسة كلمات غاضبة صاذبة بعيدة عن الحق والعقل والمنطق ، وواقع التاريخ ت يريد أن تفرض الصراع بين الأجيال ، وتحاول أن تصور التطور التاريخي ، والمتصل بين جيل وجيل ، على أنه صراع بينما تكشف النظرة الصادقة المنصفة المستأنفة أن هناك لقاء متصلة ، على طريق واحد . رسمته القيم الأساسية لهذه الأمة . هذه القيم التي ما زالت ثابتة قائمة بالحق والعدل وعلى التوحيد والإيمان . تبني الأجيال جيلاً بعد جيل ، وتنمي علاقتها . وروابطها ، وتنفي عنه الدخيل والغريب والفاسد ، وتوصل الأصيل والصحيح ، وتردّد دائمًا محاولة

الافناء والاحتواء والتغريب ، وتصحح المفاهيم ، وتحرر القيم ، وهي رسالة دائمة لا تتوقف منذ عرف المسلمين والعرب أن لهم عدواً قائماً على حدودهم ، يريده أن يبطش بهم ، فهم قد صنعوا فكرهم على أنه فكر مقاوم قادر على الأخذ والعطاء ، له طبيعة المستقلة الذاتية المفتوحة في نفس الوقت ، دون أن تجحد أو تذوب .

\*\*\*

لقد تنبه الشباب الى تلك الحملة الضارة التي تقودها قوى الاستعمار العالمي ، لايقاع الخصومة والصراع بين الأجيال ، والتي تخوض الأجيال الجديدة على أن ترفض التجربة والعبرة والفكر الماثل ، وتدعوها لأن تتقدم في فراغ وظلم بدعة غربية ضارة . هي ان للجيل الجديد الحق في اختيار طريقه دون وصاية احد .

ومن الحق أن الأجيال الماثلة لم تقم بواجبها في تقديم تجربتها وخبرتها إلى الأجيال الجديدة . وأن الأجيال الجديدة واجهت اضطراباً كبيراً ونقصاً شديداً تحت تأثير عوامل كثيرة دفعت الشباب إلى التفاس الخطأ ، لأنه لم يجد التوجيه الشديد إلى الخير ، ولكن ليس معنى هذا أن ترفض الأجيال الجديدة القاعدة التي تبني عليها وجودها الحي . فذلك حقها الذي تطلبه ، وتصر عليه حتى يقوم بناؤها على الأساس .

ذلك أن أي بناء لا بد أن يقوم من الواقع ، وأن ينمو امتداداً لما قام فعلاً ، إذن فلا سبيل لها أن تتفصل عنه ، وإنما هي تبدأ منه أساساً تنمو به وتجده لتضيف لبنيته .

وهي في الحق تعرف أن هناك القوائم الثابتة . التي لا تتغير مع الزمن ، والقيم الأساسية القادرة على الالقاء مع كل عصر وجيل . وأن هناك عناصر التغيير والتحول والتطور التي تتجدد . وهذه هي التي سوف يتاح للأجيال الجديدة أن تنتميها وتحوّلها بما يواكب الزمان والبيئة ، ومتطلبات العصر .

\*\*\*

ومن الحق أن يقال: إن الأمر بين الجيل الماثل ، والجيل القادم ليس فيه وصايا ، وليس فيه صراع ، وإنما فيه تنوير وتفسير وعطاء وكشف للتجارب التي مرت بها هذا الجيل بما يضيء للأجيال القادمة طريقها الصحيح .

وهي عدة المسافر، وزاد المتأهب لحمل الأمانة، وهي مراقبة النبت الصغير حتى ينمو، وحياته من العطب وتسديد خطاه في مرحلة تقصـر فيها العيون عن النظرة البعيدة، والقدرة على الإحاطة بالأبعاد المتعددة للمسائل والقضايا.

وتلك هي عملية التكامل بين الأجيال: أخذ وعطاء، أما القول بأن الأجيال الجديدة تستطيع أن تشق طريقها دون أصالة القائم ، وأرضية الموجود، وأساس البناء ، فتلك دعوى زائفة يراد بها إفراج المعاني من مضامينها ، وإخراج الواقع عن أصولها . فليس هناك سبيل إلى الانفصال بين الحاضر والمستقبل ، شأنه شأن استحالة الانفصال بين الماضي والحاضر .

\*\*\*

ولقد تحاول دعوات هدامـة إلى الفصل ، لأن طبيعة فكر هذه الأمم يقوم على استقلال القيم أو تفرقها ، ولكنـه في الفكر الإسلامي والثقافة العربية عسير أشد العسر . ذلك لأنـهـذا الفكر ، وتـلكـ الثقافةـتشـكـلـتـ بـطـبـيـعـتـهاـ عـلـىـ قـاعـدـةـ التـكـالـمـ لاـ التـجـزـئـةـ وـالـاتـصـالـ لـاـ الانـفـصـالـ ، وـالـنـظـرـةـ الـعـاقـلـةـ الـبـعـيـدةـ عـنـ المؤـثـرـاتـ المـضـلـلـةـ الـتـيـ تـحـولـ دونـ الحـقـيقـةـ .

وكل وحدة فيه تسلم إلى الوحدة الأخرى ، وتنـثرـ بـهـاـ ، وـتـجـمعـهـاـ جـامـعـةـ واحدةـ، قـوـامـهـاـ التـوـحـيدـ، وـطـابـعـهـاـ الـأـخـلـاقـ، وـالـإـيمـانـ بـالـلـهـ، وـأـخـلـاقـيـةـ الـقـيـمـ ، هـيـ خـلـافـاـ الـأـسـاسـيـ معـ الـفـلـسـفـاتـ وـالـمـناـهـجـ الـتـيـ تـدـيـنـ بـهـاـ بـعـضـ الـأـمـمـ الـتـيـ يـتـحـدـثـ عـنـ صـرـاعـ الـأـجـيـالـ .

\*\*\*

هذه الفلسفـاتـ المـادـيـةـ هيـ الـتـيـ صـنـعـتـ ذـلـكـ الانـفـصـامـ فـيـ شـخـصـيـةـ الـأـمـةـ ، وـأـلـقـتـ تـلـكـ الـظـلـالـ مـنـ الـقـلـقـ وـالـصـرـاعـ .

أما وقد تـشـكـلـ فـكـرـنـاـ مـنـذـ أـرـبـعـةـ عـشـرـ قـرـنـاـ ، وـالـإـيمـانـ بـالـلـهـ جـزـءـ مـنـهـ ، وـالـأـخـلـاقـيـةـ التـزـامـ كـامـلـ يـطـبـعـ مـخـلـفـ مـنـاهـجـ الـاـقـتصـادـ وـالـاجـتـمـاعـ وـالـسـيـاسـةـ وـالـتـرـبـيـةـ وـالـقـانـونـ . فـنـحنـ فـيـ حـصـانـةـ مـنـ اـقـتـحـامـ مـوجـاتـ الـقـلـقـ مـاـ دـمـنـاـ نـعـتـصـمـ بـقـيـمـنـاـ . هـذـهـ

الموجات التي تمثل أزمة الإنسان المعاصر ، والتي لا تجد طريقها إلى النفس البشرية ، إلا إذا فصلت القلب والعقل والروح والمادة والدنيا والآخرة.

ومن أخطر ما تروج له الدعوات الضارة التي صدرت أساساً من توجيهات بروتوكولات صهيون ، والتي تشكل (الأيديولوجية اليهودية المدمرة) الدعوة إلى كراهية الأخ الأكبر.

\*\*\*

ولا شك أن هذه المحاولة لتجسيم الرابطة بين الأب والأسرة هي نتيجة من نتائج التغير النفسي الذي قدمه (فرويد) من أجل تدمير القيم الإنسانية ، وأ يريد به إذكاء الخصومة في الأسر بين الأب والأبناء . ولقد صاغ الإسلام هذه الرابطة على نحو بناء قوامه مسئولية الآباء ومحبتهם ، وإيمانهم بالأجيال الجديدة من ناحية ، وقدرة الأجيال الجديدة على التلقى بالصبر ، والثقة في الآباء ، وإيمان بأنهم يحملونهم من العثار في مرحلتهم في أشد الحاجة فيها إلى التوجيه . وأن هذه الضوابط التي قد يقسون عليهم في التزامها . هي أهم الركائز التي سوف تقيم شخصياتهم قوية صامدة في وجه الأعاصير والأهواء . بل لقد أثبت علماء النفس النصفون من غير مدرسة فرويد . أن هذه الحماية والرقابة في التزام هذه القيود لم تترك في النفس البشرية أثراً ما ، يدفعها إلى المرض أو التحدي أو الأخطار على النحو الذي يحول به (فرويد) وأعوانه ، ولا يقصدون به الحق أو الخير ، وإنما يريدون به خلق جو من الفزع يدفع الآباء إلى ترك أسلوب التوحيد والحماية والتغريب فيأمانة الرعاية على النحو الذي نسمع به في كثير من المجتمعات اليوم . إن هناك محاولة خطيرة لفرض مفاهيم مضادة للفطرة الإنسانية ، لا بالإيقاع والعقل والتجربة ، والاحصاء العلمي ، وإنما بالتخويف والإرهاب من خطر وهمي غير موجود كالقول بأن الإلقاء في إطلاق الغرائز يصيب بالأمراض . بينما الأخلاق لم تكن إلا قيادة منظماً أو وقاية ضابطة لا خوف منها . ولقد بلغ العلماء أبعد من ذلك حين قالوا: إن ما نسميه غرائز . إنما هي ميل لدننا يمكن توجيهها أية ناحية وإن (٩٩ في المائة) مما نسميه غرائز . إنما هي اتجاهات اجتماعية قد غرسها فيها المجتمع برجوع انعكاسية مكيفة . فال مجرم يرتكب جرمته بعادات ذهنية وعاطفية واجتماعية . وليس بغيريبة

موروثة . وكذلك الأمر بالنسبة لكل تصرف خاطئ كالعادات الضارة . فهذه كلها أمور تتسع النفس الإنسانية للرجوع عنها ، ولو سارت فيها طويلاً دون أن تفقد شيئاً . بل إن هناك من القدرات في النفس الإنسانية ما يمكنها من الانصراف عن عادات أصيلة تحت تأثير الإيمان والتقوى دون أن يحدث ذلك أي ظلم أو رد فعل .

\*\*\*

والواقع أننا لو التمسنا مفهوم الإسلام في شأن العلاقة بين الأجيال لانهارت تحديات كثيرة . ولكن مصدر الخطر والاضطراب . هو التاس مفاهيم وافدة لمجتمعات أخرى دون تقرير الفوارق البعيدة والمعارضة في تركيب الأمم وأمزجتها وأخلاقها . والفوارق بين الأزمنة والعصور والبيئات .

\*\*\*

(١٤)

## الضياع<sup>١</sup>

تضطرم كتابات التغريبيين بكلمات الضياع والقلق . بينما لا يقر الإسلام هذه المفاهيم في جوهره الصحيح . إن النظرة المادية هي التي أحدثت هذا الاضطراب النفسي الذي حرم النفس الإنسانية من الثقة والإيمان .

أما الفكر الإسلامي فهو يؤمن بثقاقة القلب ، ممزوجة بثقافة العقل . ومن هنا لا تقع أزمة الضياع .

ومن المصطلحات التي طرحت على الفكر الإسلامي مفهوم ( الضياع ) على نحو العبارات التي يرددتها بعض الشباب من عبارات ترجع في الأصل إلى مصادر وافية . ذلك أن الأمة العربية الإسلامية إذا ما التمست منهاجها وقيمها ، فإنها لا تخضع له مثل هذه المذاهب ، والنظرية التي تعارض مع طابعها وتشكلها الأساسي والجندي ، وفطرتها الأصيلة ، وتراثها الحي الذي أقامه الإسلام على أساس التوحيد .

والإيمان والأخلاق والترابط الواضح بين العقل والقلب ، وهو ترابط مستمد من تركيب الإنسان نفسه ، فهو موافق له ، يحول دون التمزق أو الضياع الذي يكون مصدره في الواقع . ذلك الانفصال بينهما ، وإعلاء أحدهما ، ووضع الآخر بعيداً عن الضوء .

إن العامل الأول الذي يحول دون خضوعنا مثل هذه المذاهب . هو تكامل نظرتنا إلى الحياة ، وتلك الوسطية التي تتسم بها طبيعتنا وسطية تحول دون

(١) مصطلح الضياع : مصطلح وجودي يراد به تصور فقدان الثقة في المجتمع .

الانحراف أو التجمد ، فنحن لا نتحيز بجانب العقل ، وعالم الشهادة وحدها ، ولكننا نؤمن بالعقل والقلب أسلوباً للمعرفة ، ونقيم عالم الشهادة ، والغيب معاً متكاملين . ونؤمن بالبعث والجزاء . ولذلك فنحن لا نسرف ونغرق في فلسفات الحسنيات والماديّات والغرائز ، ولا نسرف كذلك ، ولا نغرق في فلسفات الزهد ، وتعديل النفس والرهبانية .

ومن هنا فإن فكرنا مطبوع دائمًا بطابع الساحة والتفاؤل والتطبع إلى رحمة الله ، وهو ما يحول دون التمزق والضياع .

\*\*\*

بينما يقوم التمزق والضياع في بيشات قصرت مفهومها على النظرة المادية وحدها . وأنكرت الإيمان بالله ، وعزلت المجتمع عن الالتزام الخلقي . ولقد أقام الفكر الإسلامي مستمدًا من القرآن الكريم ميزاناً ظل حياً على مدى العصور لم يسقط أبداً . ذلك هو ميزان التكامل والوسطية والحركة . وذلك القسطاط الذي كان قادرًا دائمًا على تعديل مسار الفكر الإسلامي إذا اتجه نحو التجزئة أو الانحراف أو التوقف .

وقد كشف التاريخ في موجاته المتصلة ، وحركاته المتواالية أن مصدر الخطر على المجتمع الإسلامي . إنما يجيء من التخلف أو الانحراف عن مفهوم الإسلام أو الانفصال عنه في نظريته المتكاملة للكون والإنسان والمجتمع . وهي نظرة قوامها التوحيد ، ومنهجها العدل والحق ، وروحها الإيمان ، وطابعها الأخلاق في نطاق من الوسطية الجامحة بين الروح والمادة والعقل والقلب ، والدنيا والآخرة . وهذا هو مفتاح «أزمة التمزق والضياع» التي فرضتها فلسفات الوجودية والفردية حين طرحت انفصال الدين عن المجتمع والأخلاق عن الحياة . ولقد كانت أصالة فكرنا وعمق جذوره وذاته الخاصة . كانت دائمًا عامل قوة وإيجابية قادرة على شجب تيارات التمزق والضياع .

إن أخطر ما يلقى إلى الأجيال الجديدة من سموم الأفكار التي لا تصمد لحظة واحدة أمام ضياء الحق ، أو نور العلم ، تلك النظرية التي تقول بأن الأخلاق نسبية مع كل عصر أو بيئة .

وهي نظرية تهدف إلى القول بأن هذا العصر الذي طفت فيه المادية والحضارة التكنولوجية من شأنه أن يفهم « الأخلاق » فهـماً متغيراً لمفاهيمها التي جاءت بها رسالات السماء .

والحق أن الأخلاق ترتبط بالإنسان ، ذلك الكائن الحي الذي يقوم تركيبه على الروح والجسم ، والعقل ، والذي لم تتغير هذه المواد في تركيبه منذ استوى على هذه الأرض . فالأخلاق مرتبطة به هو ، وليس مرتبطـة بالصورة المادية للمجتمع .

ومن هنا كانت صياغة الأخلاق التي تحـمـي وجودـه ، وتنضبط مـسـيرـته ، وتدفع عنه الأخـطـار وتحفـظـه بنـاءـاً سـلـيـماً قادرـاً على العمل ، والـدـافـعـ عن أرضـه ، وـصـنـعـ الحـيـاةـ . كانت هذه الصياغـةـ مـلـاتـمةـ تماماً لـتـرـكـيـبـهـ وـنـواـزـعـهـ ، وأـبـرـزـ مـفـاهـيمـ الأخـلـاقـ بالـنـسـبـةـ لـالـإـسـلـامـ (ـالـلتـزـامـ الـأـخـلـاقـيـ)ـ . وقد أـخـطـأـ بالـعـبـدـ «ـدـورـكـاـيمـ»ـ حين أـشـاعـ نـظـرـيـةـ مـسـمـوـعـةـ تـقـوـلـ : إنـ الـأـخـلـاقـ خـاصـسـةـ لـظـرـوفـ الـحـيـاةـ وـإـنـ نـظـامـ الـأـسـرـةـ لـيـسـ نـظـامـاًـ فـطـرـيـاًـ ،ـ هـذـهـ النـظـرـيـةـ الـخـطـرـيـةـ الـتـيـ اـرـتـبـطـتـ بـالـأـيـدـلـوـجـيـةـ الـيـهـودـيـةـ لـتـدـمـيرـ الـإـنـسـانـيـةـ (ـوـجـائـعـهـاـ :ـ التـفـسـيرـ الـمـادـيـ لـلـتـارـيـخـ ،ـ وـالـتـفـسـيرـ الـجـنـسـيـ لـلـمـجـتمـعـ وـالـوـجـودـيـةـ)ـ .

\*\*\*

هذه المحـاـولةـ لـتـجـرـيـدـ الـأـخـلـاقـ مـنـ فـكـرـةـ الـإـلـزـامـ .ـ وـالـوـاجـبـ وـالـضـمـيرـ الـخـلـقـيـ ،ـ هـيـ أـخـطـرـ الـمـحاـولـاتـ الـتـيـ صـنـعـتـ فـكـرـةـ الـضـيـاعـ وـالـقـلـقـ وـالـتـمزـقـ ،ـ وـالـحقـ أنـ الـأـخـلـقـ لـاـ تـوـجـدـ كـفـوـةـ فـاعـلـةـ فـيـ الـمـجـتمـعـ دـوـنـ فـكـرـةـ الـإـلـزـامـ ،ـ إـيمـانـاًـ بـأنـ الـإـلـزـامـ هـوـ الـعـنـصـرـ الـأـسـاسـيـ ،ـ أوـ الـمحـورـ الـذـيـ تـدـورـ عـلـيـهـ قـضـيـةـ الـأـخـلـاقـ .ـ وـالـوـاضـعـ أـنـ زـوـالـ فـكـرـةـ الـإـلـزـامـ يـقـضـيـ عـلـىـ جـوـهـرـ الـحـكـمـ الـعـلـمـيـ الـتـيـ تـهـدـيـ إـلـيـهاـ الـأـخـلـقـ ،ـ فـإـذـاـ انـعـدـمـ الـإـلـزـامـ انـعـدـمـتـ الـمـسـؤـولـيـةـ .ـ وـإـذـاـ انـعـدـمـتـ الـمـسـؤـولـيـةـ ضـاعـ كـلـ أـمـلـ فـيـ وـضـعـ الـحـقـ فـيـ نـصـابـهـ وـإـقـامـةـ أـسـسـ الـعـدـالـةـ .

وـمـفـهـومـ الـإـلـزـامـ يـقـضـيـ أـنـ تـكـونـ الـفـضـيـلـةـ قـوـةـ كـامـنـةـ إـذـاـ مـلـأـتـ نـفـسـ الـمـرـءـ حـفـزـتـهـ إـلـىـ الـعـمـلـ النـافـعـ .ـ حـيـثـ تـحـوـلـ الـفـضـيـلـةـ مـنـ قـوـةـ مـعـنـوـيـةـ فـيـ الـنـفـسـ إـلـىـ قـوـةـ حـسـيـةـ .

ويكون الخير الأخلاقي بمثابة سلطة ملزمة يتقييد بها الجميع . وقد دعا القرآن الكريم إلى الإلزام الخلقي ، وكشف عن أن النفس البشرية عرفت منذ تكوينها الأول معنى الخير والشر . ( ونفس وما سواها . فأهملها فجورها وتقوها<sup>(١)</sup> ) .

وقد ألمت النفس الإنسانية الحسن الخلقي ، فعرفت طريق الفضيلة والرذيلة . ( وهديناه التجدين<sup>(٢)</sup> ) .

وقد تنحرف الطبيعة الإنسانية نحو الشر . ولكن الإنسان قادر على أن يردها ، ويستعيد إرادته وسيطرته على قيادها . وفي النفس قوة كامنة مهيئة لقبول التوجيه والنصائح ، وهي تحدد للإنسان ما يجب عمله ، وما يجب تحاشيه . هذه السلطة التي تسيطر على قدراتنا . وعلى غراائزنا ، هي أسمى جزء في نفوسنا . وهي « العقل » وسلطة العقل هي السلطة الشرعية الوحيدة .

ولا شك أن أزمة الإنسان الغربي . قد كانت موضع دراسة الفلاسفة ، وعلماء النفس والاجتماع ، وهم بين جاد منصف يريد أن يلتمس لها حلاً حقيقياً في ضوء العلم والتجدد الحالص ، ومنهم من يستهدف وضع حلول من شأنها تدمير النفس الإنسانية وتعزيقها .

وقد علت هذه الأصوات الأخيرة بالرغم من زيف حلوها ومذاهبها . لأن قوى الأيديولوجية الصهيونية وغيرها من القوى المناوئة للإسلام . كانت من وراء نشرها ، والإلحاح عليها . بينما اختفت سريعاً كل المحاولات الجادة ، ويرى هؤلاء المنصفون أن الاعتماد على التفكير العقلي المجرد غير قادر على حل مشكلة الإحساس بالغرابة أو التمزق والضياع . فإن هناك إمكانيات أخرى في الإنسان لا بد من استغلالها ، والإمكانيات تتحضر في قدرة الإنسان على الاستفادة من قوى بين هذه القوى الثلاث بإعتبارها الوسيلة الوحيدة لتحقيق التوازن النفسي ، والتكامل النفسي . وأن هذا الاضطراب القائم تحت أسماء الغربة والتمزق والضياع . إنما نتج أساساً من ضعف العقيدة الدينية التي قلل من أثرها سيطرة

(١) سورة الشمس آيتا - ٨ - ٧ .

(٢) سورة البلد - آية ١٠ .

التفكير العقلي الصرف ، فنحن بحاجة ماسة إلى إشباع هذه العاطفة الدينية إشباعاً نجده في الملاذ الذي نبحث عنه . وأن غياب العقيدة الدينية ، والإيمان بالله الذي لا يعني عنه شيء ، كان عاملاً هاماً في هذه الأزمة . ولذلك فإن حاجة الإنسان إلى إشباع عاطفته الدينية أمر لا ينقطع<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

ويرى كولن ولسن في كتابه الغريب . أن هذه الأزمة هي أزمة الإنسان الحساس العاقل الذي فقد إيمانه بالله ، ولم يجد بعد ما يسد حاجاته العاطفية التي كان الإيمان مركز إشباعها ، وهي أزمة لعب العلم والتفكير العقلي فيها دوراً بالغ الأهمية أدى في نهاية الأمر إلى ضعف العقيدة الدينية ، وعنه أن أحد نتائج هذه الأزمة هي إشهار الإفلات العقلي والتفكير العقلي ، ودعا كولن ولسن إلى ضرورة تحقيق اتساق أو توازن بين قوى الإنسان الثلاث : الجسم والعقل والعاطفة . وذلك لأن الإنسان وحدة لا تتجزأ ، ويرى كولن ولسن أن على الإنسان أن يتحرر من معتقدات وهمية كثيرة أهمها فكرة ( الخطيئة الأولى ) التي تسيطر على بعض الناس ، وتقف حائلًا دون رؤية الحقيقة . ويصل كولن ولسن إلى أعماق الأزمة . حين يشير إلى الآثار التي أفسدت العقلية الغربية ، والتي تمثل في آثار بعض الكتاب من أمثال جوته ( آلام فرتر ) وشبلر وسارتير وكامو وجيمس جويس . وكل هذه الآراء تحاول أن تصور الحياة . وقد انعدمت معانيها وقيمها وغاياتها مما أدخل على حياة الناس السأم والإنهاك والانشقاق على النفس . بل أدى إلى مئات النزوات .

وفي قصة الغريب لألبير Kami ، والغثيان لسارتير ، تبدو صورة مريرة تقوم على الرغبة في إنكار كل قيمة للحياة ، وفي كل منها ذلك الإحساس بالقلق والعنور والتصدع القائم بين الفرد والمجتمع . وفي شعور الإنسان فجأة بأنه غريب ، وبأنه يشرب نفسه دون أن يكون ظهيراً . ومن هنا يأتيه الإحساس بالغثيان ، ويرى ( كولن ولسن ) ارتباط هذه الفلسفات بالآثار المسيحية الغربية ،

(١) دكتور مصطفى بدوي - مجلة كلية الآداب ١٩٥٨ .

وقد كان بعض أعلام الفكر الديني يرى أن الشعور بالألم أو الشعور بالخطيئة هو السبيل إلى الإيمان ، وإلى الوصول إلى ما يسمى بدوائر الإيمان العليا ، وبمعنى آخر ينبغي للإنسان أن يمر بعداب الضمير ، فإن عذاب الضمير الناجم عن الشعور بالخطيئة ، هو الذي يحقق ما يسمى بالوجود أمام الله .

ويرى (كولن ولسن) أن هذه هي فلسفة كيركجارد ، أو من يطلق عليهم الوجوديون المؤمنون ، وهي ترتبط بفكرة الخطيئة .

أما نظرية سارتر وكامي فتصورها مسرحية (الله والشيطان) وأبرز معالمها نبذ العقائد الدينية ، ومحاولة القول بخطورتها في تعويق تقدم الإنسان ، وتكييل حريته . وأسوأ ما تصل إليه هي القول بأن «الموجود» الوحد في العالم هو الإنسان . مما زل إيمان الناس في الغرب في أقدس مقدساتهم ، وأن الفكر الديني الغربي هو الذي أفسد فهم الناس لكثير من الحقائق .

ومن هنا كانت دعوة (كولن ولسن) إلى نبذ فكرة الخطيئة كأساس للتحرر من الغربة والغثيان . ويشير «كولن ولسن» إلى أن أخطر ما أصيب به الفكر الأوروبي هو : تاليه العلم وتقديسه . بل وتسخيره أحياناً في إشعال الحرب . وكان طبيعياً أن يؤدي هذا إلى خلق الشعور بالقلق المقيم الذي استبد بإنسان القرن العشرين حتى أصبح مرضًا شائعاً وطابعاً يميز إنسان هذا العصر . وقد صاحب ذلك إحساس بعيث الحياة ، وإنعدام الدافع والمسوغ لبذل الجهد والطموح في عالم قد يباغته الدمار في كل لحظة .

وهكذا تقف بعض الأقلام الواعية لتصور أزمة القلق والضياع والغربة في الفكر الغربي ، وهي أزمة لا تستطيع أن تقتسم آفاق الفكر الإسلامي إلا بصعوبة بالغة . ذلك لأن عواملها لا تتوافق هنا إلا من باب التقليد الممحض ، ومن باب الغزو الثقافي .

فالإسلام بسماحته الفائقة وروحه البناءة الملية بالتفاؤل والإيجابية البعيدة عن كل تعقيدات الاضطراب النفسي تحول تماماً دون وجود أزمة «الغربي» في المجتمع الإسلامي .

وأن أخطر ما تقوم عليه هذه الأزمة ، وهو مفهوم التطور في الأخلاق ، وإلغاء الالتزام الأخلاقي ، وهما من الأمور التي يتمسك بها الفكر الإسلامي ، ويعتبرها أساساً عميق الجذور في بناء المجتمع .

ولعل هذا هو أعمق الفوارق بين الفكر الإسلامي ، وبين النظريات الفلسفية والمادية الزائفة التي تدعو إلى التطور المطلق ، والحرية المطلقة ، والتي تفسر العقل والقيم والتقدم على نحو مختلف عن الأصول التي يقوم عليها الفكر الإسلامي .

\*\*\*

ولعل أبلغ تصوير لهذا المعنى ما يقوله الدكتور إسماعيل الفاروقى في مقارنته بين فكر العنصرية الصهيونى ، وبين فكر الحنيفة العربى الإسلامى . إن القول بوحدانية القيم أمر تفرد به العرب ومن سواهم . فوحدانية القيم هي نفسها وحدانية الله . وهذه الوحدانية إدراك عربى طرأ على الوعي العربى ( نتيجة الرسائل السماوية ) مصطحبًا جانبه الأخلاقي .

على حين أن غير العرب من الشعوب قد لبست قرونًا حتى بعد أن أخذ بالوجه الدينى من تلك الوحدانية قبل أن يدرك جانبه الخلقى ، وأعني به وحدة المعيار بين مختلف الناس بغض النظر عن أجناسهم وألوانهم .

« لب هذه الرسالة هي أن الله موجود ، وأنه واحد » .

« أما وجوده فمعناه عند العقل العربى وجود « القيم » وجوداً مستقلاً عن الإنسان وجوده . أعني أنها ليست من صنع الإنسان كما تقتضي ظروف عيشه » .

« ومعناه كذلك عند العقل العربى أن حياة الإنسان على هذه الأرض لم تكن عبثاً .

« أما كون الله واحد ، فمعناه عند العقل العربى . أن القيم تحمل معياراً واحداً لا يتأثر بإختلاف الزمان والمكان » .

« فالمعيار واحد بكل إنسان . أي كان . وحيثما كان . فليس لكل مجموعة من الناس معيارها الخلقي ، ومعيارها الذي تقيس به الحق . بل الخير خير بالنسبة لكل البشر . والحق حق بالنسبة للناس أجمعين » .

« فالقول بوجود الله وبوحدانية الله . إذن هو من صميم الاعتراف ب موضوعية القيم وتخلصها من قيود النسبية التي تقر إختلاف المعايير بإختلاف الظروف » .

« فالإنسان أمام الله . هو الإنسان لا اختلاف بين فرد وفرد . إذا ما قيس الأفراد بمقاييس الأخلاق الذي هو مقياس الحق<sup>(١)</sup> » . اهـ .

\*\*\*

وهذا القول بثبات الأخلاق هو حقيقة أعلنتها الأديان المنزلة جمعاً ، وأكدها الإسلام في وضوح . وهي مصل مضاد لكل أخطار المفاهيم المسمومة المترفة التي تطرحها أيدلوجية الصهيونية العالمية لفساد النفس الإنسانية وتدمرها .

ومن هنا يبدو فساد تلك النظرية التي طالما أثارها كتاب التغريب نقاًلاً عن ( دوركايم ، وسارتر ، وفرويد ) . والتي تربط الأخلاق بالوسط ، بينما ترتبط الأخلاق بالأنسان نفسه ، وبتركيبة العقلي والروحي والمادي . وأن أقوى العوامل في تكوين الأخلاق هي « العقائد » التي تستطيع أن تحول النفس الإنسانية من التقىض إلى النقيض ، وأن القول بأثر البيئة أو الوراثة أمر يجيء في الدرجة التالية ، ولكن العقائد وهي أقوى أثراً في تحويل الطبائع ، وتحرير النفوس من آثار البيئات والوراثيات ، وليس الإنسان ابن غرائزه ، كما يدعى أصحاب المذاهب المدamaة ، ولكن ابن عقيدته . ابن الإيمان .

وقد بدل الإسلام الناس وطبائعهم وغيرهم تغيراً جذرياً على نحو يستطيع أن يكشفه كل من يقرأ لتاريخ الدعوة الإسلامية ، مما يؤكّد زيف هذه النظرة ، ويؤكّد قدرة العقيدة الصحيحة ، على تغيير النفوس .

(١) كتاب في مقارنات الأديان : الدكتور اسماعيل الفاروقى .

وقد آمن المسلمون بأن الالتزام الأخلاقي هو : طابع كل القيم ،  
وقييمها . ومن هنا فإن المسلمين لم ينظروا إلى الأخلاق ، على أنها نشاط عقلي ،  
أو موضع جدال فكري . ذلك أن الإسلام جعل من الأخلاق منهجاً علمياً لـ إقرار  
قيم التوحيد والإيمان والحق .

( ١٥ )

## الفُلْكُلُور

هناك محاولات خطيرة مطروحة لضرب اللغة العربية ، وبلاعنة القرآن وبيانه . مقام هذه المحاولات حركتين : هما حركة الأساطير ، وحركة الفلكلور . ما هو الهدف الحقيقي من الدعوة إلى الفلكلور في فكرنا الإسلامي وأدبنا العربي .

وكانت الدعوة إلى إحياء التراث الشعبي ( الفلكلور ) في السنوات الأخيرة تستمد وجودها من بعض أهداف ترمي إلى تعليب العامية ، والأزجال ، والأساطير والقصص الشعبية ، والأغاني والأمثال العامة على الأدب البلدي ، وإذابة الذوق العربي العام في ألوان ضعيفة تقلل من قدر البيان العربي الذي يتصل أساساً بالعمل على إيجاد مستوى كاف لفهم القرآن الكريم ، والاقتراب من منهجه . وقد كانت الدعوة إلى الفلكلور محاولة لا بأس بها ، لو أنها خلصت من هذا الفرض الخفي ، ولو أنها بقيت في حدود حجمها الطبيعي بالنسبة للأدب الرفيع ، والفنون الممتازة ، إما أن تجري المحاولات لإعلاتها ودفعها حتى تتتسح مجال الأدب البلدي ، والأساليب العالية . فإن ذلك هو الانحراف الذي يخشى أثره .

ومن هنا ارتفعت أصوات كثيرة تحذر من جنایة الأدب الشعبي على الأدب العام من خلال مفاهيم منحرفة ، وهي التي تقول بأن الفلكلور يمثل روح الشعب ، وأنه وسيلة إلى التفاهم مع الطبقات الشعبية . وربما رد بعضهم هذا اللون إلى المذهب الواقعي .

ومن الحق أن ذلك كله من المغالطات التي يراد بها النزول بأسلوب الكتابة ، ومستوى الفكر ، ومنهج العقلية إلى المستويات البسيطة الساذجة التي لا تستطيع

أن تمثل ذوق الأمة ، ولا مزاجها . هذه الأمة التي كانت أكبر مظاهر عظمتها ، ومعجزة دينها هي البيان .

\*\*\*

والواقع أن هناك لوناً شعبياً في الأدب . له حدوده ، وله طابعه . ولكنه لا يستطيع أن يسيطر على الأدب العام ، الأدب العريق البليغ الذي يستمد وجوده من الوجود الإسلامي العربي الأصيل .

بل إن هذه الألوان من شأنها أن تهدم أعظم عناصر الأدب والفن ، وهو الجمال والأصالة . لقد كانت الدعوة إلى الفلكلور ، واحدة من دعوات متعددة . منها : الدعوة إلى الميثولوجيا أو الأساطير ، وهما قد يختلفان مظهراً ، ولكنها يتفقان غاية .

وقد شابت الدعوة إلى الفلكلور في السنوات الأخيرة أهداف وغايات انحرفت بها عن هدفها العلمي ، فقد اخترت وسيلة لإذاعة العاميات ، وجمع الأزجال ، والمواويل . والأمثلة العامة على نحو يراد به خلق تراث عام للعامية ، يمكن من خلاله الأذاعات بالقول بأن العامية لغة خاصة مستقلة عن اللغة العربية ، وهذا ما جرت محاولة القول به . وجمعته منذ أكثر من سبعين عاماً . وقد بدأ هذه المحاولة القاضي ولور ، والمهندس وياكولس وغيرها<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

لقد بدأت حركة الفلكلور ، كما بدأت حركة الأساطير على أيدي المبشرين والمستشارين ، ودعاة التغريب ، الذين حملوا لواء الدعوة إلى العامية ، واللغة المحلية ، وألفوا فيها رسائل عديدة ، وجرى في تيارهم بعض الكتاب ، وهي محاولة يجب أن نتبين أبعادها وخلفياتها التي تهدف إلى إقصاء اللغة الفصحى والبلاغة والبيان العربي عن الأسلوب العام ، وخلق أسلوب عامي ساذج .

---

(١) راجع كتابنا : اللغة العربية بين حماتها وخصومها .

والمدف الأصيل هو : إقصاء لغة القرآن عن مكان الصدارة ، وتعزيز العاميات في كل مصر ، وبلد . مما يؤدي إلى تفكك وحدة الأمة العربية ، وإبعادها عن جوهر فكرها ، بإنزالها عن مستوى بلاغة القرآن وأدایة ، كما عمدت دعوتی الفلاكلور والأساطير إلى استحیاء الماضي الوثني القديم البائد ، من وراء عصر الإسلام ، فهي قد ارتبطت بالفينيقية في لبنان ، والفرعونية في مصر ، والرومانية في شمال أفريقيا . وكانت تحاول بذلك إحياء قيم ماتت وانتهت ، وتقاليد ومظاهر وأعياد جرفتها القيم الإسلامية ، وانتهت وجودها ، ولم تعد مرة أخرى إليها ، بعد أن جاءها الإسلام بالتّوحيد الخالص .

(١٦)

## مُصْطَلح الضمير

هناك مصطلحات كثيرة ما زالت تتردد ، تستهدف إخراج الفكر الإسلامي من مقوماته وذاته وجوهره الأصيل . من هذه المصطلحات كلمة الزفانا ، وكلمة المهندس الأعظم ، وكلمات كثيرة أبرزها كلمة الضمير ، التي تتردد كثيراً دون أن نكتشف حقيقتها ، ومصطلح الضمير من التعبيرات التي استحدثتها كتب الأخلاق الغربية ، وهو مصطلح أريد به إحلال مفهوم أخلاقي ، منفصل عن مفهوم الأديان المنزلة ، فحيث يدعو الإسلام إلى بناء الإنسان بالتقوى ، ويجعل منه قوة فعالة تحول بين الإنسان ، وبين الشر . فقد دعا كتاب الغرب إلى ما يسمى بالضمير ، والضمير بهذا المفهوم لا يتشكل إلا من خلال مفاهيم البيئة والثقافة ، والعقيدة ، فإذا تشكل على معنى التحرر من قيم الأخلاق ، أو اعتبارها نسبة لا ترتبط بالإنسان ، ولا بالمثل الثابتة . فإنما يجري الضمير معها هذا المجرى . وحييند لا يستطيع ذلك أن يحقق شيئاً على النحو الذي يشكله مفهوم الضمير المرتبط بالأخلاق والعقيدة ، لذلك فإن الرأي أن الضمير ينبغي تحت مفهوم ترابط الدين والخلق .

### مصطلح الضمير .

وفي هذا المعنى يقول الدكتور عبد الحليم محمود : « لا نجد في معاجم اللغة ذلك المعنى الأخلاقي الذي نفهمه من هذه الكلمة في الوقت الحاضر ، وقد استعمله الغرب كثيراً ، وأشار به حينما أراد أن يضع للأخلاق أساساً ، ومقاييساً منفصلة عن الدين ، حين أراد الغرب أن يخلص من سيطرة الكنيسة ، وأن يخرج

عن سلطانها . وكان الدين إذ ذاك أساساً ومقاييساً للأخلاق ، فإذا أريد التخلص من الدين جرى البحث عن أساس ، ومقاييس للأخلاق .

حاولوا أن يستعيضوا عن الدين بوحي الضمير ، وأن يتخذوا من وحي الضمير الأساس الذي لا ينطلي .

إن الناس في كل العصور يستشرون ضمائرهم ، ولكنها لا تسمعهم جيئاً لحناً واحداً . وعند ما نوازن بين أحوال الضمير في العصر الواحد في أقطار مختلفة ، فإننا نجد أيضاً فروقاً لا تمحى .

ويختلف الضمير بإختلاف الأزمنة ، أو اختلاف المباديء ، أو اختلاف البيئة ، أو اختلاف الثقافات في البيئة الواحدة .

ومن الشبه التي جعلت الناس يؤمّنون بمنزلة كبرى للضمير أنه قد شاع بين بعض الطوائف أن الضمير قوة فطرية معصومة بطبعتها .

والضمير قوة فطرية ، إلا أنها تتلون بحسب ما تغذى به من ثقافة وبيئة ووراثة . وهي تختلف في الفرد الواحد بحسب اختلاف سنته ، وتنقله من بيته إلى أخرى . وبحسب الكتب التي تقدّه بالثقافة العقلية ، أو التهذيب الروحي ، وبحسب أخلاق الأصدقاء الذين يلازمهم الإنسان في حياته .

ليس الضمير قوة فطرية معصومة بطبعها ، بل هو متارجع متقلب لا يستقر له قرار .

إن « الأخلاق » هي المقاييس الذي يلتجأ إليه « الدين » ويستمد منه المداية والإرشاد . فإنه هو وحده المعصوم ، والإسلام قد أتى في الجانب الأخلاقي بكل ما تتطلبه النفوس المرهقة ، والأفئدة المتعطشة للاستقامة والإنابة .

أما صلة الدين بالضمير فهي صلة هيمنة ، وتوجيه ، وإرشاد ، وسيطرة . صلة هيمنة تستمر مدى الحياة . فإذا زالت اختل الضمير .



# الفهرست

|           |                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------|
| ٥ .....   | مقدمة .....                                      |
| ٧ .....   | أولا - قضايا العصر: .....                        |
| ٩ .....   | مدخل إلى البحث .....                             |
| ١٢ .....  | ١ - حقائق أساسية .....                           |
| ١٥ .....  | ٢ - أخطار تهدد الإنسانية .....                   |
| ١٩ .....  | اضواء على التغريب .....                          |
| ١٩ .....  | (الضوء الأول) .....                              |
| ٢٠ .....  | (الضوء الثاني) .....                             |
| ٢١ .....  | (الضوء الثالث) .....                             |
| ٢٣ .....  | قضايا العصر: القضية الأولى: الإسلام والعلم ..... |
| ٤٦ .....  | القضية الثانية: الإسلام والدين .....             |
| ٥٦ .....  | القضية الثالثة : الإسلام والتوحيد .....          |
| ٧٢ .....  | القضية الرابعة: الإسلام والحضارة المعاصرة .....  |
| ٨٠ .....  | القضية الخامسة: الإسلام والنفس الإنسانية .....   |
| ١١٣ ..... | القضية السادسة: الإسلام والأخلاق .....           |
| ١٢٨ ..... | القضية السابعة: الإسلام والأدب .....             |
| ١٣٦ ..... | القضية الثامنة: الإسلام والمجتمع .....           |
| ١٣٨ ..... | القضية التاسعة: الإسلام والروحية الحديثة .....   |
| ١٤٣ ..... | ثانيا - مشكلات الفكر .....                       |
| ١٤٥ ..... | مدخل إلى البحث .....                             |
| ١٥٩ ..... | ١ - قضية القيم .....                             |
| ١٦٥ ..... | ٢ - قضية التطور .....                            |

|                                   |     |
|-----------------------------------|-----|
| ٣ - قضية الحرية .....             | ١٧٣ |
| ٤ - قضية العقل .....              | ١٨١ |
| ٥ - قضية التقطيع .....            | ١٨٦ |
| ٦ - قضية العلوم والأنسانيات ..... | ١٩١ |
| ٧ - قضية التجديد .....            | ١٩٥ |
| ٨ - قضية الأصالة .....            | ٢٠٠ |
| ٩ - مفهوم البطولة .....           | ٢٠٦ |
| ١٠ - اصطلاح المأساة .....         | ٢١٣ |
| ١١ - النبوة والعقربية .....       | ٢١٨ |
| ١٢ - الفنون الجميلة .....         | ٢٢٦ |
| ١٣ - لقاء الأجيال .....           | ٢٣١ |
| ١٤ - الضياع .....                 | ٢٣٦ |
| ١٥ - الفلكلور .....               | ٢٤٥ |
| ١٦ - مصطلح الضمير .....           | ٢٤٨ |